1223

# HARICARITA

12232

BY

# PARAMES'VARA BHATTA

EDITED BY

PANDIT V. KRISHNAMACHARYA



### The Adyar Library Series-No. 63

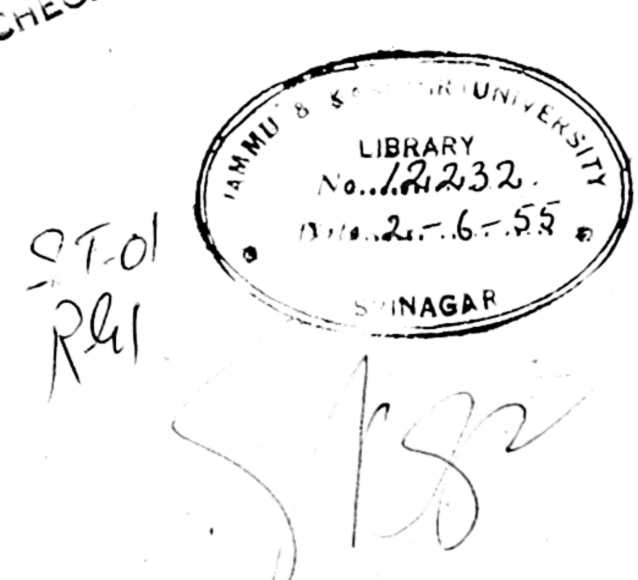
#### GENERAL EDITOR:

G. SRINIVASA MURTI, B.A., B.L., M.B. & C.M., VAIDYARATHA

Director. Adyar Library

## HARICARITA BY PARAMES'VARA

CHECKED



# HARICARITA

BY

## PARAMES'VARA BHATTA

(OF PAYYŪR)

#### EDITED BY

PANDIT V. KRISHNAMACHARYA

(Special Editor, The Adyar Library)

RY AFFER OF BANK OF STATE OF THE STATE OF TH

THE ADYAR LIBRARY

CHECKED

Price Rs. 5-0-0

Printed by C. Subbarayudu, at the Vasanta Press, The Theosophical Society, Adyar, Madras P.I.C. No. 85-4-2-48

### PREFACE

This edition of *Haricarita* is based on a single manuscript of the work in the Adyar Library; it now bears the Shelf No. 21-P-26. It was entered under *Jyotişa* in the Catalogue of the Library, Part II, P. 56b with the Shelf No. 40-B-26, and bears the title saidaugasial. When Pandit V. Krishnamachari was examining the manuscripts of the Library for preparing the Alphabetical Index of the Manuscripts, published already as No. 45 in 1944, this manuscript was identified as a *Kavya*, and was there entered with the correct title on p. 152 as No. 7461.

When I had the occasion to examine the manuscript of Sumanoramani, a commentary on the Meghasandesa, it was discovered that the author of that commentary, Parames vara of Payyūr, was the author of a work with this title. So Pandit Krishnamachari undertook to prepare an edition of the work which, having regard to the importance of the author, I felt should be made available to scholars. I suggested to him that he may add a very brief commentary in Sanskrit on the poem. Now it appears in that form. The text is being published serially in the Adyar Library Bulletin from May 1947 (Vol. XI, part 2). It is

now issued as a separate book in the Adyar Library Series.

There is only one manuscript for the work and it was identified only recently. The editing was done by Pandit Krishnamachari. I have compared the manuscript with the edition and I am giving a complete list of the variants in reading, so that readers may know the exact apparatus that was available for the edition.

The description of the manuscript is given below:

It is a palm-leaf manuscript in Malayalam script. It is about eight inches long and one and a quarter inch wide, with three quarters of an inch margin on the left and a quarter of an inch margin on the right. There are, on an average, eight lines in a page with an average of forty letters a line. There are two holes for the string in the middle of the sheets nearly three inches from the margins, and in the lines which border the holes, there are fewer letters. It is written on both the pages. There are nineteen folia, and the work ends on page 19b in the middle of the fourth line. The writing is inked. After the end of the text with: हरिचरितं समञ्जुते, there is the following without any inking: इति हरिचरितं समाप्तम् | शुभमस्तु which brings it to the close of the line. The rest of the page is left blank.

The manuscript begins: हरि: श्रीगणपतये नम:। अविघ्रमस्तु on the first page of the first folio. The handwriting is very clear, in bold, round letters. The manuscript is in a good condition of preservation. On the sixth

folio, there is only one line on the second page, which ends with: नाविद्ध: पादे वा (verse 78). Then it is continued on the first page of the seventh folio, the whole of the rest of the second page of the sixth folio being left blank; I do not know why it is so left blank. Three folios, Nos. 15, 16 and 17 are slightly injured with a tear near the left side hole, due to being eaten by white ants. This is the only injury to the manuscript, and this has not affected the text, to any great extent.

The first folio is marked with the letter sil, and the rest are marked in the usual Malabar way with the letters:

and then the letters a to a for the numbers 1 to 8 being given below a for the numbers 11 to 18. Along with the first folio marked all, there are thus 19 folios. Then there are two extra blank folios also, thus making the total into 21.

There is a blank folio in the beginning and in the end. On the first page of the blank sheet in the beginning, there is written: ज्योतिष सूत्र श्लोक in three lines across the page, in ordinary writing ink, which I identify as the writing of Pandit R. A. Sastri. Since the work begins with: गीर्न: श्रेय: which is the first of the 248 Vakyas of the moon's position, used in South India, I can understand how the mistake in the Title arose. In 1928 when I was issuing the Catalogues, I had to depend on the list then available. The mistake continued till the manuscripts were more closely examined recently.

When I examined the Sumanoramani and wrote a note on it in the Adyar Library Bulletin in February, 1945, I had with me only a transcript of the work from the Palace Library of Trivandrum, which did not mention either the name of the author specifically, or the other work of his, namely, this Haricarita. So the Alphabetical List of Manuscripts in the Adyar Library, published in 1944, did not contain the name of the author of this work. But I conjectured that Parames'vara must be the author of the Svaditankarani etc., and my conjecture became true. Two months later, I came across two other palm-leaf manuscripts of the Sumanoramani from which I definitely found that Parames'vara the author of the Sumanoramani was the author of Svaditankarani etc. and that he had also written a poem called Haricarita. I have mentioned the name of this poem in my article on Payyur Bhattas in the Journal of Oriental Research, Madras, in September 1945. I even started on an edition of the Sumanoramaṇī, but gave up the idea when I found that the work was being undertaken for edition from Trivandrum.

The author of the poem is a scholar hailing from Malabar. So he must have known the Vakyas as they were current in Malabar at his time. I do not know what amount of liberty he has taken in writing this poem taking each of the Vakyas as the beginning of each of the verses. I notice some divergence in reading. The Vakyas are even now current in Malabar. They are used in determining the position of the moon

day after day. I knew them when I was a little boy, studying the rudiments of astronomy along with my other preliminary studies in the field of Sanskrit according to the traditions of my Royal Family. I am giving at the end the list of the Vakyas exactly as they are now being used in Malabar. Whatever the differences, their numerical values are not altered. So I presume that the author took the liberty only to adapt the Vakyas for the poem. The Vakyas give three numbers, namely, the Rasi, the Tithi (30th part of a Rasi) and the Amsa (60th part of a Tithi, called Ili in Malabar). The Vakyas must be read from right to left, in noting the corresponding numbers. Thus the first two syllables note the Ili, which is the last (in the extreme right) in the numbers. The next two indicate the Tithi; the rest, if any, indicate the Rasi. Even in these, the first letter shows the unit place and the next the place of tens. I have given the numerical values of the Vakyas in the list that is appended.

When the particular Vākya for a specific day has to be ascertained, the usual method is that the Vākya number for the first day of each month is given in the Malabar Almanacs, and we add the number of days that have expired, to get at the Vākya for that day. The Vākya number is generally given in the form of the local notation which follows the decimal system. So we can easily get at the day's Vākya by eliminating the hundreds and tens and then counting the units that remain. For this, we must know the

Vākyas in groups of ten. I have given the beginning, of the first Vākya in such grouping, which is also taught to students in Malabar. There I have added the first and the last Vākyas, though they are not taught. We start with the eleventh and end with the 241st. Since there is a difference in the numberings of the verses and of the Vākyas on account of the fact that there are five Vākyas for which there are two verses corresponding to each, thus bringing the total number of verses to 253 for the 248 Vākyas, I have given the corresponding verse number for the Vākyas in this second list, noting where and what the difference is.

It would be noted that the first 245 Vakyas comprise nine rounds of the twelve Rasis. I have also added a list in which the Vakya number where each round ends is indicated. This is not of any particular use. But I give it for ready reference for those who like to know.

Much is now known about the author and his family, that have become famous among modern research scholars in recent times. The following are the places where there is information about the Payyūr Bhaṭṭa family and the various members who have contributed to Mīmāmsā and Poetry in Sanskrit:

1. Sphotasiddhi edited by Pandit S. K. Ramanatha Sastri, Madras University Sanskrit Series No. 6; Sanskrit Introduction by the editor and English Introduction by Dr. C. Kunhan Raja.

- 2. Tattvabindu edited by Prof. V. A. Ramaswami Sastri, Annamalai University Sanskrit Series No. 3; Introduction by the editor.
- 3. Sumanoramani, commentary on Meghasandesa, edited by Prof. V. A. Ramaswami Sastri; Introduction, Journal of the Travancore University Oriental Manuscripts Library, Vol. II, Part 3 (October, 1946).
- 4. Sumanoramani, Adyar Library Bulletin, Vol. IX Part 1 (February, 1945) by Dr. C. Kunhan Raja.
- 5. Sumanoramanı, Dr. C. Kunhan Raja Presentation Volume, 1946, by Prof. V. A. Ramaswami Sastri.
- 9. Pūrņasarasvatī, Poona Orientalist, Vol. IX, Parts 3 and 4 (July to October, 1944), pp. 142 ff. by Dr. C. Kunhan Raja.
- 7. Payyūr Bhattas, Journal of Oriental Research, Madras, September 1945, pp. 13 ff. by Dr. C. Kunhan Raja.

I am dealing with the problem of the author and the work and the date in the Introduction, and there is no need to go through the whole ground again. I will add only whatever is new on the problem.

When I was checking up the Vakyas with the verses, I noticed that there are a few places where some revision is necessary. They relate to verses where there is a difference in the matter of the numerical values of the letters between the Vakyas and the beginnings of the verses. I am adding a note on them in the Introduction that follows. I have prepared a full list of the metres employed by the poet,

and the variety of metres is something that is really striking.

The poem is, naturally, a very artificial one and Pandit Krishnamachari must have had a really trying time to reconstruct the text and prepare a Sanskrit commentary, having only a single manuscript at his command. But he has done his work with admirable ability. Pandit K. Ramachandra Sarma of the staff of the Adyar Library helped him in preparing the edition and in passing it through the Press. The Vasanta Press has also done the work with their usual mastery of the technique in printing in all its aspects. I hereby express my hearty thanks for all of them on behalf of the Library.

The state of the s

Adyar Library 20th February, 1948.

C. KUNHAN RAJA

### CONTENTS

|         |         |                 |       |                    | F                  | 'AGE               |
|---------|---------|-----------------|-------|--------------------|--------------------|--------------------|
|         |         |                 |       |                    |                    | v                  |
|         |         |                 |       |                    |                    | xv                 |
| dings   |         |                 |       |                    |                    | xxix               |
|         |         |                 |       | •                  | 1                  |                    |
|         | ·       | •               | •     | • 1                | , •                | li<br>,            |
|         |         | •               | •     | •                  | •                  | 1                  |
| •       | •       | •               | •     | •                  | •                  | 75                 |
| •       | •       | •               | •     |                    | •                  | 81                 |
|         | •       | •               |       |                    |                    | 82                 |
|         |         |                 |       |                    |                    | 87                 |
| unds in | the Vāl | kyas            |       |                    |                    | 88                 |
|         |         | oups of the Vak | dings | oups of the Vākyas | oups of the Vākyas | oups of the Vakyas |

#### INTRODUCTION

THE Haricarita is a small poem of 253 verses dealing with the story of S'rīkṛṣṇa. Such a work was not known till very recent times. Even the name was not known, to say nothing of the manuscript. The manuscript was remaining unidentified in the Adyar Library for a very long time. It is not possible to say when the manuscript came into the Library. The manuscript was noted in the Classified Catalogue of the Library published by me in 1928. It was entered as a work on Astronomy. After examining the manuscript, I find that it must have been acquired through Pandit R. A. Sastri, in whose handwriting I note the entry of the name of the manuscript on the blank folio in the beginning. The name is there entered as ज्योतिषसूत्रश्लोक, evidently due to the fact that the work begins with गीर्न: श्रेय: which is the first of the Vākyas used for determining the position of the moon day after day. Now it has been identified as Haricarita and the author has also been identified as Paramesvara of Payyūr House in Malabar.

It was in 1944 that a manuscript of the Sumanoramani, a commentary on the Meghasandesa by Paramesvara was brought to my notice as being deposited in the Palace Library at Trivandrum (Descriptive Catalogue, Vol. VIII, pp. 3020-21, No. 1875), and I asked for a copy which was immediately supplied to me. Based on this I wrote a short note on the work in the Adyar Library Bulletin in February, 1945. When

I had occasion to visit Trichur, Cochin State (Malabar) two months later, I was able to secure a palm-leaf manuscript of this work from a friend, and also a transcript of the work prepared by the late Panditaraja K. Rama Pisharoti, taken from a palm-leaf manuscript in Nareri Mana. I examined both and I found that the palm-leaf manuscript represented a recension different from the copy I had from Trivandrum, being slightly longer and that the transcript from Nareri Mana was still another recension, being longer than the recension of the palm-leaf manuscript.

In the transcript I had from Trivandrum, the concluding verse was:

कौमारिलाचार्यवरस्य नाम्ना वृत्तेन मूर्त्यापि च शङ्करस्य । शिष्येण सृष्टा परमेश्वरेण व्याख्येयमेनां विमृशन्तु सन्तः ॥

This had a very close similarity with the colophon in the Svaditankarani of Paramesvara:

- १. इति श्रीमद्दषिगौरीनन्दन-श्रीभवदासपितृब्य-श्रीमच्छङ्करपूज्य-पादशिष्य-परमेश्वरकृतौ स्वदितंकरण्यां तृतीयः श्लोकः ॥
  - २. श्रीमच्छङ्करपूज्यस्य शिष्येण . . . . । . . . तेनेयं व्याकिया कृता ॥

From this similarity I conjectured that Paramesvara, the author of the Sumanoramani, must be the same as the author of the Svaditankarani, and, as such, of the Juşadhvankarani also.

It was when I got the other manuscripts in my Malabar tour that I found that the concluding verses were quite different there. There I found the following verses:

> अनुदिनमभिनवरूपा सुमनोरमणीव जगित जयिततराम् । हरिचरितकाव्यसहभूव्याख्यासौ मेघदुतस्य ॥

मन्त्रब्राह्मणसूत्रवित्कृतमितः शास्त्रे च कौमारिले कर्ता न्यायसमुच्चयस्य कणिकाव्याख्याप्रणेता कविः । उत्पत्तिं त्वधमर्षणप्रवरजाद्गौर्यामृषेराप्तवान् कर्तास्याः परमेश्वरो नतशिराः पूज्ये गुरौ शंकरे ॥

कतास्याः परमश्वरा नतशिराः पूज्य गुरी शंकरे ॥ लब्धभवदासभावा भगवति भक्त्याख्यया च भवदासः । वादी वेदान्तरतो यस्य पितृब्यः स एष कर्तास्याः ॥

Thus it was found that there was a specific entry about the author of the Sumanoramani being identical with the author of the Svaditankarani, the commentary on the Nyāyakanikā. Besides the mention that the Haricarita was a brother of the Sumanoramani, there was also a mention of Mīmāmsā works, being the commentary on a work called the Nyāyasamuccaya and commentary on the Kanikā, which is certainly the Nyāyakanikā. And this latter must be the Svaditankarani. Both the Nyāyasamuccaya and its commentary have yet to be discovered.

I would have edited the Sumanoramani myself; but I was informed that the edition had already been undertaken from Trivandrum. So I returned both the manuscripts I had collected from Malabar to the owners. In an article which I published in the Journal of Oriental Research, Madras, in September. 1945, I mentioned that the author of Haricarita is Paramesvara. After I wrote that article, Pandit Krishnachari of the Adyar Library brought to my notice the manuscript of the Haricarita, which had been identified during his examination of the manuscripts. I requested him to prepare an edition with a brief Sanskrit commentary; and the result is the present edition.

In the Payyur Family in Malabar, six generations of scholars have been identified from references in their works.

They were: Rṣi, Paramesvara, Rṣi, Paramesvara, Rṣi and Paramesvara. Of these we know nothing about the three Rsis. But the three Parames varas were great authors. It is the first Parames vara, the author of Svaditankarani, who has written this Haricarita. His mother was Gauri, and he had his education under one S'ankara and one Bhavadasa, the latter being his uncle, as is known from the concluding verses in the Sumanoramanī cited above. He had a son named Vāsudeva, who is the author of the various Yamakakāvyas. His grandson Parames vara wrote the works like the commentary on the Sphotasiddi, called the Gopālikā, the commentary on the Tattvabindu of Vacaspatimisra, and the commentary on the Nītitattvāvirbhāva of Cidānanda. His grandson Parames vara wrote the commentary on the Jaiminīyasūtras. Fuller accounts of these various members of the family and their works can be had from the sources I have already mentioned in the Preface and there is no need to deal with the points again here.

I must confess that at this stage, all that we known is that Paramesvara, the author of the Sumanoramanī has written a work called the Haricarita. There is nothing to prove that the present work is that Haricarita. The last verse in this poem and the colophon give only the name of the work as Haricarita. It is rather strange that there is no mention of the author, when practically in all the works of the Bhattas of Payyūr, there is some information about the author. In the fourth verse of the poem, there is the passage:

## अमायिनैतत् परमेश्वरेण कृतं हि दृश्यं वहुशो विशुद्धम ।

as the second half, which implies also that this work was composed by Paramesvara, though such a construction has no relevancy in the context. It may be a veiled reference to the author.

Paramesvara's son, Vāsudeva is the author of many works. Among the works from the Payyūr family are Kaumārilayuktimālā, a short work dealing with Mīmāmsā, and Vākyāvalī, a poem dealing with the story of S'rīkṛṣṇa. There are manuscripts of both in the Government Oriental Manuscripts Library, Madras, and they bear the numbers R. 3060 (a) and R. 3607 (c) for the Kaumārilayuktimālā and R. 4204 for the Vākyāvalī. In both of them, the Vākyas of Vararuci are taken up and verses are constructed with these Vākyas as beginning. The following is a fuller description of the works:

कौमारिलयुक्तिमाला. No. R. 3607 (c) is the original palm-leaf manuscript, very fragile and crumbles by a mere touch; many leaves broken and many lacunae. No. R. 3060 (e) is its copy. It begins:

गीर्नः श्रेयस्करीह श्रुतिरिति पठनीयेति पित्रादिवाचा विश्नं साङ्गश्रुतीतं गुरुनिलयगतः स्नानतो यातुकामम् । आपातज्ञातधर्मश्रुतिविषयमृषिर्मार्गमस्या विचारे वैधे धर्मस्य रूपादिषु च विविदिषुः सूत्र आहेत्यथेति ॥ धेनवः श्रीरितीहक्फलोऽर्थो न तु स्यनवज्रादि नो चैत्यपूज्यादि च । वेद उक्तो न बाह्यागमे धर्म इत्यर्थतश्रोक्तितश्रोदनेत्युच्यते ॥ The work ends.

कवे: शक्यं प्राप्तुं परमिलषन् ग्रन्थकृतितो यशो मन्दो हास्यो भवति हि विशेषेण महति। इह श्रीमत्कौमारिलपरमशास्त्रेऽथ च मया व्यधायीदं दुर्गागुरुजनमहानुग्रहजुषाम्॥ भवेत् सुखं वर्यगुणेह गोपाल्यसौ चिरं मत्प्रभवत्वगेता । दिव्यप्यमेयर्षिवरादृता सन्नुता नमः श्रुत्यटवीशिवायै ॥

The Colophon is इति श्रीमच्छूतिकान्नारावस्थितवृषा पितृभूतार्या-नन्ददायिभास्वच्छवरार्य - कृष्णनतमहर्षिगोपालीनन्दनकृतिः - कौमारिलयुक्ति-माला । also पदश्रितसदादृतश्रीमद्वासुदेवार्यश्रीमत्परमेश्वरार्यपदश्रितशिव . . . . श्रीपार्थसारथि-सुचरित परितोषगकृतिकौमारिलतिलकं समाप्तम् ॥

In the second of the concluding verses and also in the prose colophon, it is found that the author is the son of Rṣi and Gopālikā. Paramesvara II is one of the sons of Rṣi and Gopālikā. In the prose colophon there is reference to Vāsudeva and Paramesvara. Can it be by a younger brother of Paramesvara II and can Vāsudeva be the uncle? All that we can be sure about is that the author is the son of Rṣi and Gopālikā and that this Rṣi is the son of Paramesvara the author of the Sumanoramaṇī, commentary on the Nyāyakaṇikā (Svaditankaraṇī) and one Haricarita and a commentary on Nyāyasamuccaya.

The Vākyāvalī is a work in four sargas dealing with the story of S'rīkṛṣṇa. The beginning is missing. The available portion starts with:

भवो हि याज्यः सुतनो भवान्यपि स्वयं भवत्येति मुनीन्द्रभाषितम् । क्षणादृतं कर्तुमिवात्मना हरिः सुखेन चासूयत भोजकन्यया ॥

This is the fourth Vākya and, as such, it is only a very small portion that is missing. The first sarga ends with the Vākya तद्वीरं प्रियाया: (54) at the story of Kāliya. The second sarga ends with the Vākya तुलासंप्रस्था (109) at the story of Sāndīpani. The third sarga ends with the Vākya

रामा गीयते (124) at the story of Jarāsandha. The whole poem ends as:

कवे: शक्यं वाचा कथमि भवन्तं कवियतुं
पुराणस्य स्तोत्रे वयमि च के मन्दमतय: ।
तथािप त्वय्यस्मिन् भगवित भवक्केशहरणप्रभावे भावो मां चपलयित हासाय जगताम् ॥
भवेत सुखं मे भगवन् पदाम्बुजद्वयस्मृतिक्षोदिविशुद्धचेतसः ।
परत्र कृष्ण: शुभकृत स्वतेजसा पुनस्तवैक्यं च करोतु केवलम् ॥

At the end of every sarga there is the colophon इति श्रीवासुदेव-विरचितायां वाक्यावल्मां etc.,

The original for this transcript kept in the Government Oriental Manuscript Library, Madras (R, 4204) was in the possession of the Vādhyān Nambūdiripad, Achipuram, Malabar. I have noted that many manuscripts which bear the name of the Payyūr family are now in the possession of this Vādhyān family. It is to be presumed that the original for this transcript also belonged to the Payyūr family. There is nothing to prove that the Vākyāvali was written by a Vāsudeva of the Payyūr family. All that we know is that there was a poet named Vāsudeva in that family and that this Vākyāvali is also by a poet named Vāsudeva.

What is striking is that just as in the case of the Haricarita there is no mention of the name of the author in the body of the work and there is no reference either to the Goddess Gopālikā. In all the works by the members of the Payyūr family, Gopālikā is uniformly mentioned. This omission in both the Vākyāvali and Haricarita creates a doubt regarding their authorship, and we have to accept the identity of the authorship of the Haricarita and of the

sumanoramaņī with this limitation. In the Sumanoramaņī also there is no reference to Gopālikā. But its relation to the Payyūr family is determind by its relation to the commentary on Nyāyakaņikā.

Thus we have the following evidence at our disposal for fixing the authorship of the work. The names of the works are identical. In verse 4, there is a veiled hint of Parames vara as the author of the work. Some member of Parames vara's family has written two works on the same model, taking the Vākyās as the beginning of the verses in the works. From these evidences, I conclude that the Haricarita mentioned in the Sumanoramānī is the Haricarita now being issued.

The Payyūr Bhaṭṭas have their home now at a place called Porkalam, about 16 miles to the North West of Trichur in the Cochin State, Malabar. Uddaṇḍa speaks of the Bhaṭṭas of Payyūr both in his Kokilasandesa and in his Mallikāmāruta, in very high terms and in the former, he definitely mentions the village as Porkalam (Raṇakhala). Por in Malayalam means battle.

Regarding the date of the author, there is considerable room for further investigation. Uddanda is associated with one or the other of the Paramesvaras who have been identified, in the Payyūr Family. Uddanda is also associated with Chennās Nārāyaṇan Nambūdiri, the author of the Tantrasamuccaya. The Tantrasamuccaya bears the Kali Year 4529 (Nanda-Nayana-Iṣu-Ambhodhi), which corresponds to 1428 A.D. But there is nothing to defintely associate Uddanda with the author of the Tantrasamuccaya; and if there is any evidence, it is what goes against such association; for he does not mention such a person when he describes the places nearby in his Kokilasandesa, an omission which

is rather strange when he describes the Payyūr Bhaṭṭas immediately after. Even if Uddaṇḍa is associated with the author of the *Tantrusamuccaya*, there is again nothing to associate him with the Rṣis and the Paramesvaras who have been [definitely identified as the authors of the various works known now to us. Uddaṇḍa simply mentions a Paramesvara, and he does not mention any special work.

The Sumanoramani is essentially a criticism of Pūrņa-sarasvati's Vidyulļatā. There is nothing to show that either the Sumanoramani or the Vidyullatā knew Mallinātha; the evidence is to the contrary. The Vidyullatā and the Sumanoramani knew certain lexicons that belonged to the thirteenth century. So the Sumanoramani must be put to the late fourteenth century, between Mallinātha and the Lexicons.

But there are certain ways in which we can attempt to fix the date of the Payyūr Bhaṭṭas more closely. In my article on the Payyūr Bhaṭṭas published in the Journal of Oriental Research, Madras, in September 1945, I have given some information. I propose to give the salient points here.

The Sumanoramani is essentially a criticism of Pūrna-sarasvati's Vidyullatā. Pūrnasarasvatī has written a Sandesa called the Hamsasandesa, published as No. 129 in the Trivandrum Sanskrit Series in 1937. Here the heroine sends a Hamsa to give a message to S'rīkṛṣṇa in the Vṛndāvana. The message starts from Canjeevaram and the messenger has to take the route to the South, and turning Cape Comerin, he passes through Malabar and then to the North. Only two temples in Malabar are described in this Sandesa. There is another Sandesa called the Cakorasandesa. Here the Heroine sends a Cakora in search of her hussband, who might have gone to Vedāranya. The message starts from

Chidambaram and the route is through the South, round Cape Comerin and through the whole of Malabar. Here every possible temple in Malabar is described. The verses are also very remeniscent of the verses in the *Hamsasandesa*. The Deity in Vedāraņya, the destination, is Gopālikā.

Now, Gopālikā of Vedāraņya is the family deity of the Payyūr Bhaṭṭas. Considering the relation of the Sumanoramaṇī to the Vidyullatā, the relation of the Cakorasandesa to the Hamsasandesa and the mention of Gopālikā of Vedāraṇya in the Cakorasandesa, there is a strong case to assume that the Cakorasandesa is also a criticism rather veiled, on Pūrṇasarasvatī's Hamsasandesa, and that the author of the Cakorasandesā is also the author of the Sumanoramaṇī, who is a Paramesvara of the Payyūr Bhaṭṭa Family.

The only great difficulty in such an identification is that the Vedāraṇya in the Cakorasandesa is further to the North of Tirunāvaya, which is on the banks of the Ponani river, about fifteen miles to the North of Porkalam, the present habitation of the Payyūr Bhaṭṭas and the place where they lived at the time of Uddaṇḍa. We have to assume that the Payyūr Bhaṭṭas had a more northern home in the earlier days and that they later migrated to their present home where Uddaṇḍa knew them. There is no family tradition of such a migration; I made inquiries in their family.

The Cakorasandesa shows certain features that are noteworthy. Near Guruvayur (three miles to the south of it), there is a village called Palayur. There is a Christian Church in that village now. According to the local tradition, the Church was established by St. Thomas the Apostle. There are traditions about many more Churches having been established by the Apostle, in Malabar. In the Cakorasandesa, exactly in that place there is mention of a very

prosperous town with a S'iva temple. According to tradition, the Brahmins of that village were converted to Christianity by St. Thomas, the Apostle; and even now the Malabar Brahimns consider themselves polluted when they step into that village, and they do not even sip water when they are in that village. The point is that the Cakorasandesa was written before the tradition of the establishment of the Church by St. Thomas the Apostle began in Malabar.

Just to the South West of Tirunavaya on the banks of the Pānani river, there is a Brahmin house called Tiruman-asseri Kotta. They belong to the Panniyūr village, about ten miles to the East of Tirunavaya. The Brahmins of this village are supposed, according to Malabar tradition, to have burnt the idol of Varāha in the village temple, and as a consequence they are held to be outside the regular Brahmin Community of Malabar, and they have certain social disabilities. In the Cakorasandesa, there is mention of this house and there is no mention of such a social disability attached to the family. This idicates that the Cakorasandesa was prior to the event of burning the Varāha idol in the temple.

In a Malayalam work called *Unnivaccicaritam*, there is a mention of Dorasamudra, as a very prosperous city. Dorasamudra was the Capital of the Hoysalas, and it was sacked by Mali Kaffar early in the fourteenth century. I do not know whether the reference is to the City as it was then known or only as it was known from earlier traditions. If it is a reference to the City in its days of prosperity, then that Malayalam work must be put to earlier than the beginning of the fourteenth century. In this work, there is mention of the event of the burning of the Varāha idol in the temple of Panniyūr.

Now, this is the position. The author of the Cakora-sandesa lived before the burning of the Varāha idol at Panniyūr. In a work earlier than the first half of the fourteenth century, there is mention of this event. But Parames vara quotes from lexicons, like Halāyudha and Yādava-prakāsa's Vaijayantī. We do not know definitely that the author of the Cakorasandesa is the same as the author of the Haricarita, and we do not also know whether the reference to Dorasamudra in the Malayalam work is a reference to contemporary condition of the city or to what was known from tradition. There is a case to presume that the Haricarita belongs to the latter part of the thirteenth century.

I am not giving final conclusions after investigation; I am only putting forward certain hypotheses for helping future investigation. We must go beyond the author of Tantrasamuccaya, Uddanda, and Manavikrama and Manaveda of Calicut and other facts, for investigating the date of the Payyūr Bhaṭṭas. The various Yamakakāvyas of Vāsudeva may reveal some facts about them. But the Kāvyas are very difficult, found in extremely corrupt manuscripts without a duplicate copy or commentary for help. I am not able to say anything more on the problem of the date of the work, at present.

Among the various devices resorted to by ancient poets for bringing about a novelty and attraction for their works, one was to take some definite bits from well-known works and write a new poem with such bits incorporated in appropriate places in their own verses. We have a very large number of instances for this devices. The Candradūta, where the last lines of the verses in the Meghasandesa were incorporated, had been partly published in the Adyar Library Bulletin for October, 1947 (Vol. XI, Part 3). In

Meghavijayagani's Devānandābhyudaya and S'āntinātacarita, the beginnings of S'isupālavadha and Naisadha are taken up in composing the verses.

A member of the Payyūr Family has written a poem called Vākyāvali, which describes the story of S'rikṛṣṇa, like this Haricarita. There is also a Mīmāmsā work called the Kaumārilayuktimālā by a member of the same Family. In both of them the Vākyas of Vararuci are incorporated in the beginning of the verses. The works have already been described earlier in this Introdcution. The Haricarita must be an earlier work of another member of the same family, on the same pattern.

The Vākyas, of which the list is given at the end of the edition, are used in South India for calculating the position of the moon day after day. The Vākyas are notations of numbers according to the system current in South India. Each letter of the alphabet has a certain numerical value, and sentences are constructed according to such numerical values, to denote them.

The system of notation current in South India is as follows: Every syllable stands for a number. The vowels following a consonant have no value. The letters from a to and from to a stand for 1 to 9. A vowel not preceded by a consonant and the letter and a indicate cipher. In the stand for 1 to 5. In a conjunct consonant, it is the last consonant that has a value; others do not have any value. A consonant that is not followed by a vowel too has no value. The Visarga and the Anusvāra too have no value. In the South Indian languages there is a cerebral which is assigned the value of 9; a is a separate letter and has the value of a which is 6. Though this is obvious, yet on account of the distinct nature of a

as a separate letter, and not as a mere combination of and a, it is assigned this value, independently. There are other letters in South Indian languages which do not find a place in Sanskrit; but they have no numerical value assigned to them in this notation scheme.

For ready reference I give the numerical values of the consonants:

Every vowel standing by itself as a syllable, i.e., not preceded by a consonant, has the value of zero. For the consonants the values are:

The notation should always be read in the reverse order; the first letter should be noted as the number in the extreme right end and the last letter in the extreme left of the number noted by the Vākya.

To illustrate the use of the notation, I take the first of the Vākyas. It is τῆτ; ¾τ: Here the first letter τῆ has τ and the vowel ξ following. As such, the vowel has not any value. The letter τ stands for 3. τ; is a conjunct consonant of which τ is the first and has no value as such; and the second τ has the value of zero. In ¾ also, the first consonant has no value and the second has the value of 2. τ; has the value of 1, the Visarga having no value. The whole Vākya denotes 1203.

Take again the seventh Vakyā: गृह्या: सुरा राज्ञा. Here the values will be: गृ=3, ह्या:=1, सु=7, रा=2, रा=2, and ज्ञा=0,

ৰাs made of ৰ and ন; the second, being ন, stands for zero. The whole Vākya has the value: 022713. A zero at the end has no value at all; for making the Vākya endowed with a meaning, sometimes such a zero is added.

The 22nd Vākya is: अभवच्छाद्रम्. This starts with आ, and this आ has the value of zero. So the whole Vākya stands for the number: 92440.

The 69th  $V\bar{a}kya$  is: दिख्याळी नास्ति. Here the third syllable is the cerebral ळ and has the value of 9. Similarly in the  $V\bar{a}kya$  137: छोनोस्ति the 1st syllable has the value of 9, the second in the conjunct consonant being the cerebral ळ. Similarly, in  $V\bar{a}kya$ , 158, ळ at the end has the value of 9. But in the  $V\bar{a}kya$  188: घूळी स्यादाज्ञाउयम् the second syllable is pronounced in Malabar as a cerebral. Yet it cannot have the value of 9, since that would make the number 99 for the first two letters, while the number there cannot be higher than 59. Where the sound is cerebral and where it is dental can be known only to those who are familiar with Malabar pronounciation. Thus in नल as the name of the king, ल is cerebral, while in अनल meaning fire, it is dental. This is the usual way in which notations are given in South India for numbers.

These Vākyas represent three separate sets of numbers. They are the Rāsi, the Tithi (30th part of a Rāsi) and Ili (60th part of a Tithi, so called in Malabar). The Vakyas as given in the verses are slightly different in reading from what is current in Malabar. But there are many places where the numerical values are the same. In the beginning of the commentary, the Vākyas are not given as they are. When there is an extra syllable added, the value does not change, in so far as its value, namely, 0 in the extreme left makes no change in the number. But if the beginning does not give the whole

 $V\bar{a}kya$  or gives a few more letters then the value changes. It is such cases that are indicated by an asteric at the end, in the list of  $V\bar{a}kyas$ . The  $V\bar{a}kyas$  have three to six syllables. The first two represent the Ili; the next two (or one if there is only one more) represents the  $Tith\bar{a}$ . Whatever remains will represent the  $R\bar{a}si$ . It is the completed  $R\bar{a}sis$  that are noted. So when it is the first  $R\bar{a}si$ , there will be only zero in that place. When it is in the last  $R\bar{a}si$ , then there will be 11 in that place. There cannot be 12 in that place, since when the twelfth is completed, the whole round is also finished, and it is again the first  $R\bar{a}si$  in the next round; so there will be only zero for  $R\bar{a}si$ , which may or may not be given in the  $V\bar{a}kya$ .

The first Vākya is गीन: श्रेय:, which gives zero for Rāsi, 12 for Tithi and 3 for Ili. It shows that the position is the 3rd Ili in the 13th Tithi in the first Rasi. The next is धेनव: श्री: which gives zero again for Rāsi, 24 for Tithi and 9 for Ili. That shows that the position is the 9th Ili in the 25th Tithi in the same Rāsi. The third Vākya is स्ट्रस्त नम्य:. which gives 1 for Rāsi, 6 for Tithi and 22 for Ili. That shows that the position has changed to the 22nd Ili in the 7th Tithi in the 2nd Rāsi. There are some further computations needed for calculating the exact position of the moon. But this is the general scheme. I do not propose to enter into an elaborate explanation of the exact nature of such computation. It would be noted that the position changes by about 12 to 14 Tithis day by day. There are variations. And one whole round is finished in about 27 days. In two of the 9 rounds, it is 28 days. We all know that the moon finishes a round among the constellations in a little over 27 days.

The exact Vākya for a particular day is calculated from the Kali date for that day. This can very easily be found

out. There is a particular formula for that computation. It is given in the following verse.

अमितयवोत्सुकहीनं चुगणं रसगैरिकैः कुलीनाङ्गैः । देवेन्द्रैरिप हत्वा तच्छिष्टं भवति वाक्यसंख्येन्दोः ॥

It means द्युगणं (Number of Kali days) अमितयवोत्सुकहीनं less the number represented by अमितयवोत्सुक which is 1741650, after dividing by रसगैरिक which is 12372, by कुलीनाङ्ग which is 3031 and by देवेन्द्र which is 248, तिन्छ what remains भवति वाक्य-संख्येन्दो: is the Vākya number of the moon.

In Malabar they follow the solar calendar. The Dhanu month ends and the Mārgasīrsa month begins on the 15 of January, 1948 in the Malabar year 1123. The Malabar year begins in Simha, which corresponds to August-September. The Era started in that month in 824 A.D.

The Kali date for the 15th of January, 1948 is. 1844100. From this we have to make the subtraction and we have to divide the remainder three times and what still remains will be the Vākya number for that day. It will be as follows:

| अमितयवेत्सुक | 1844100<br>1741650          |
|--------------|-----------------------------|
| रसगैरिक      | 12372 ) 102450 ( 8<br>98976 |
| कुलीनाङ्ग    | 3031 ) 3474 ( 1<br>3031     |
| देवेन्द्र .  | 248 ) 443 ( 1               |
|              | 195                         |

In the Malabar Almanac, the Vākya number is given by the notation माधुर्व which is 195, according to the scheme already described.

The following is the method of finding out the exact Vākya for a particular day, when the Vākyasanhyā (Vākya number) is given for the first day of the month. Now, on the first of Mārgasīṣa, the Vākyasankhyā was माधुम, which is 195. From the decimal list we know that जनोमान closes a hundred and starts 101. Then after जनोमान, we start as कि, पाप ect., and come to तावत, which finishes 190 and is the 191st. Then we start with तावदत्र कुर्यु:, प्रामो नष्ट: etc., up to भानु: सद्य: स्यात which is the 195. For subsequent days of the month, we add the number of days elapsed for that date, like 14 for the 15th and then make a similar calculation. We know that just as जनोमान finishes the first hundred, सिंह finishes the second hundred. This is the use of the decimal list given in the index.

Thus, on the 15th of January, 1948, which is the 1st of the Mārgasīrṣa month in the Malabar calendar, the position of the moon has to be calculated from the 195th Vākya, which is भानु: सदा: स्यात् | This gives the Rāsi as 1, Tithi as 17 and Ili as 04. The position of the Moon had to be calculated from the first Vākya, namely, ग्रीन: श्रेय: 195 days prior, i.e., 5-7-47 (23rd Mithuna), and it will have to be so calculated from the last Vākya, भवेत सुख्य 53 days after, which is 8-3-48 (25th of kumbha).

It is these  $V\bar{a}kyas$  that have been taken up by the author as the beginnings of the various verses. By looking into the  $V\bar{a}kyas$  it would be noticed that they are not at all literary in framing. And it is a real feat to construct a poem with such bad pieces to start with. One cannot get a less artistic combination of words than these  $V\bar{a}ky\bar{a}s$  for a literary work,

And I must also confess that the poem is very uninviting in the beginning. But as one proceeds, one gets into a more congenial atmosphere. The crudeness of verses disappear, the style gets more melodious and even the ideas become more poetic. I note a few as instances:

गमनकालममुष्य निवेदयन् निजगृहादिघवारिधि माधवः । शिरिस निष्ठुरपादिवधट्टनैर्गलितदर्पमथाकृत दर्पकम् ॥ ९४ ॥

Where the diction is musical.

पापोऽयं निशि नित्यशो निजगृहे शेते कचिद्वश्चयन् यो मां मारहतामसौ विधिवशादास्ते वनेऽस्यां निशि । याम्यद्येति मुहुः प्रणम्य शिरसा विष्णुं द्वुतायां हरे-र्गीतौ तस्प्रतिशब्दवद्युवतयो यान्ति स्म तस्यान्तिकम् ॥ १२५॥

This verse can stand comparison with anything in the Masterpieces in Sanskrit

रामा गीयत एताः कृष्णेन केति दत्तकर्णपुटाः । सततं तद्गतचित्ताः सख्यमिवाख्यापयन्मुनिश्रेष्ठैः ॥ १२८॥

There are other passages also where a philosophical idea is cleverly worked up into a beautiful narration. There are a few highly technical points in S'āstras also introduced, as:

स राजा श्रीत एतस्य पित्रोजैंभिनिवर्सना ।

ददौ विमुक्तिं कृष्णोऽपि स्वयं वैयासिकीं तयोः ॥ १४६ ॥ The sarcastic touch in the following is also quite noteworthy:

साम्प्रतं रिवरश्मीनां विगमे तारका इव ।
स्फुरन्तु दंष्ट्रा दैत्यानां व्रजे स्त्रीमात्रशेषिते ॥ १५२ ॥
कुलानां कर्मणामेतद्गोपानां किं नु युज्यते ।
यत्स्वभार्याजनं हित्वा पुरस्त्रीकामुको भवान् ॥ १५३ ॥

The following is an example of a very charming narration:

धाराभिः श्रममिव तोयदः प्रजानां रामोऽथ त्रजसहदां मनोरथैः स्वैः । कारुण्यादशमयदार्तिमेत्य घोषं कालिन्द्या सभयसभाजितः स्रगाद्यैः ॥ २३७ ॥

I have been able to come across a large number of such instances of really high class poetry in the work. It shows that the author is a good poet, literary critic and Mīmāmsaka.

About three fifths of the entire work is written in the Anustup metre and another fifth in the  $Ary\bar{a}$  metre. The remaining one fifth is distributed among a little over twenty metres. The Anustups give a movement to the story and the  $Ary\bar{a}s$  add an element of music. In many places the author alternates between Anustup and  $Ary\bar{a}$  with considerable effect. The verses in the longer metres have a very attractive melody of style and effortless simplicity of diction and they produce a rich variety in the total musical effect of the poem.

Considering the rather rugged material he has and the limitations he has imposed on himself in having to narrate the story within the frame-work of these 248 Vākyas, I feel that the performances is really creditable. The whole poem is remeniscent of the tenth Skandha in the Bhāgavata Purāṇa, both in ideas and in words and expressions, and this contributes much to the ultimate value of the work.

There are a few verses where the beginnings do not tally with the Vākyas, and the difference affects the numerical values also. The numbers represented by the letters, now accepted in the text, are impossible in such places. I would have concluded that the author took only the first few letters of the

Vākyas and that the letters where there is such a difference need not be taken as part of the Vākya. Pandit Krishnamachari has adopted such a view and has given a plausible reading. The real difficulty is that in the manuscript we have the reading that is identical with what is wanted for the correct numerical values. So I am suggesting some sort of a meaning for such verses retaining the manuscript reading that suits the Vākya notation.

Verse 173. Here the fifth syllable must be 長; which has the numerical value of 1. 蜀: has the numerical value of 8. Here the Rāsi that has elapsed is 1, and so the number 8 will not fit in. The following interpretation is offered.

वध्येऽि नरे विषये । प्रथमं वधात् पूर्वमेव कृतािभः । तािभः अनन्तरं वर्ण्यमाणैः । मेदपरिक्रियािभः । हन्तुर्यशांिस अरं स्युः । केवलं कंसहननेन न कृष्णस्य यशांिस उदेष्यन्ति । किन्तु तत्पूर्व कैश्चिदतिरिक्तैः कर्मभिरेव इत्यभिसिन्धः । इति निश्चित्य हरिः प्रविश्य । मथुरािमति शेषः । अतिमानुषाणि कर्माण चकार ॥

Verse 246. Here we want न as the fifth syllable, since we must have a zero here, which with the next syllable स्ये (1) will give us the number 10, which is what is wanted. As it is, त has the value of 6 and the number will be 16, which is impossible. The highest number in this column is 11. So I suggest the reading as योगो ज्ञानीनस्येवास्यक्ष्णा and offer the following meaning:

योगः ज्ञानीनस्य ज्ञानिश्रेष्ठस्य एव अस्ति । नास्मादृशानां इति भावः । भवत्तत्त्वं अक्ष्णा वाद्यचक्षुषा नेक्षते । जन इति शेषः । योग-द्दीनानां चक्षुर्मात्रकरणानामस्माकं भवत्तत्त्वं न विदितमासीदित्यर्थः । The second half is clear. Verse 249. Here the fifth and sixth letters must be 報记, which have the numerical value of 11. If it is 報记, the value will be 14, which is not possible in this column. In Malayalam, the letters ব and प are more or less identical and they cannot be distinguished at all in manuscripts. I offer the following interpretation, accepting the manuscript reading which is the Vākya reading also, and which is the correct notation in the place.

हरिः कृष्णः । यस्य ध्वजाग्रं कपेः हनूमतः अनिधानं न । यस्य ध्वजाग्रे हनूमान् सदैव वर्तते इत्यर्थः । तेन अर्जुनेन निमित्तेन । निमित्त-मात्रं भव सन्यसाचिन् — इति गीतावचनम् । क्षमाभरं हर्त्ते भूमेर्भारमपनोद-ियतुम् । अत्र राजसूयावसरे । कल्यंशे अक्षद्यूते बीजमयोजयत् । अर्जुनस्य कौरवैः सह युद्धं साधियतुं राजसूयावसरे कृष्णः अक्षद्यूताय बीजमुवाप इति फलितोऽर्थः ॥

In 184, the Vākya is तत्र दीयते=6-18-26. The reading सत्रे gives 27 for 26. The difference is only by 1 ili, a sixtieth of a Tithi. But the manuscript reading is तत्र and may be accepted as it agrees with the Vākya. Then the meaning will be तत्र तदानीमेव.

In 73 the Vākya is दिख्यालो नास्ति=6-03-18. The reading in text and in MS. is स ज्यालो नास्ति where we get 17 for 18. Here also there is difference by 1 Ili. The meaning will be य: दिख्याल: दिग्ना: | But as the reading in the text agrees with MS. the change is not required.

In 20 c. the MS. reading for g is \( \frac{1}{2}\), which can be retained.

In 50 a The reading can be यदामात्य for यदमात्य as found in MS. There is again यत: which is redundant whether we accept यत or यदा. So we must change the यत: at the end of the

first line into तदा. The Pratika in the commentary notes the word as यहा, though the word is not taken up in the commentarý itself.

In 65 the MS. reading पित्रो: पुष्णन्तौ in the first line can

remain, and is perhaps a happier reading.

In 98 the MS. reading is स्यहनत् for अवधीत् at the end. The word अहनत् occurs again in 232. I feel that the author wrote अहनत् which is unpāṇinian, perhaps misled by the Imperfect First Person अहनम् or as an Aorist from हन् itself. may be one of the many Malabar peculiarities in Sanskrit.

Similarly in 105 the last word is गोपरूपधृक् in the MS. 'In Malabar there are similar forms like विश्वसृक् for विश्वसृद् and Nārāyaņa Bhatta in his Prakriyāsarvasva justifies the form विश्वसूक् । similarly गोपरूपधृक् can be accepted as a Malabar peculiarity of Sanskrit.

In 113 read मुझानं.

In 129 the MS. reading अतिबलो वृष: can remain.

In 147 the end of the first line should be एव स: 1 The MS. reads so and it is so taken in the com.

In 155 read दृष्ट्वानप्सु.

In 159 the reading of c has yet to be fixed.

In 226 हरिम must be added at the end after तम्; metre requires this. MS. has हरम्.

In 237 the MS. reading कारूण्यादशमयतार्तिमेख in c is correct.

In 243 the MS. reading सवधूवरम at the end is correct as an Avyaya.

#### LIST OF VARIANT READINGS

THE Manuscript variants are given separately, and not as foot-notes at the bottom of the respective pages, as I have been doing in the case of many of theprevious publications. Opinion has been expressed about this practice, in reviews of my publications, that it would be more convenient for readers to compare the variant readings with the text if the former are given as foot-notes below the pages. But I adopt the same practice even here for two reasons. There are many people who do not want such information. They want only a readable text. For those who can, and who want to, make use of the information, it is not a great difficulty to make the comparison when the materials are given in separate pages, with proper numberings for reference. Further, the plan that I adopt has this advantage that it gives the entire material in a single place, and, as such, any of the manuscript peculiarities can easily be traced from such a collected presentation.

- 1. Begins: इरि: श्रीगणपतये नम: । अविझमस्तु । गीर्न: श्रेय: पर्र etc.
- 7. a गृह्यासुराराज्ञानस्य b Folio 1a ends जसाज.
- 8. c d तानुकत्वागातैर्वृती.
- 9. d द in देवा worm-eaten; only a hole remains.
- 12. d साक्षाद्यञ्चपरन्तव. The आ mark is added later below line between र and न्त.
- 13. b मनोनेहस्स्ट्रां. The figure 13 is put after b and deleted with horizontal stroke above. d Folio 1b ends वेदा.
- 15. At the end first given as 14; then 4 is deleted with a horizontal stroke above and 5 put after; this is the end of a line and 5 is in margin.
  - 17. b कन्मवापहा. This is Malabar spelling and also pronunciation.

- 20. c एनं च रोहिण्युदरं. Folio 2a ends here.
- 21. c Two inches left blank between वचना and नि as leaf is bad for writing.
- 22. a अभावश्राद्वमसतां. One and a half inches left blank between मस and तां as leaf is bad for writing. d मातासू ends line. ता one and half inches from margin as leaf is bad for writing.
- 23. a गोरसन्दन्ननास्युर. Then न्द deleted with a horizontal stroke above. b चेन्नृप.
- 24. a धन्या नयता. Then ए mark added below line between न्या and न.
- 25. a b इष्टं राज्ञ: कुर्यासोरिजनो. b First written सोहजनो. Then उ mark scored off and इ mark put above the letter. Folio 2b ends with यहाम्. d तदास्तुवतां. Then व scored off.
- 27. b Between प्र and भ there is a letter written and scored; perhaps व. c. स्वो had two ए marks, and the first is deleted with a horizontal stroke above.
- 28. This verse is not given here and this is a repetition of the same Vākya. The next (No. 29) is what follows and what is marked 28. No. 28 comes after 31 and is marked 30.
- 30. This verse is also not given here and it is a repetition of the same  $V\bar{a}kya$ . The next (No. 31) is what follows and what is marked 29. No. 30 comes after 29 which itself follows 31, and 30 is marked 31. So the order is as follows in the MS.:—

| No. in MS. | Beginning                  | No. in Text. |
|------------|----------------------------|--------------|
| 27         | स्वं रक्षा राज्यस्य प्रभवो | 27           |
| 28         | क्षेत्रजडत्वं              | 29           |
| 29         | नीछे नेत्रे मकर            | 31           |
| 30         | स्वं रक्षा राज्यस्य खस्य   | 28           |
| 31         | क्षेत्रजपरमात्मैक्य        | 30           |
| , 32       | नीछे नेत्रे विपुले         | 32           |

32. a Folio 3a ends नीले ने d वाहामध्यं पदद्वयं स्फुरतादिति.

36. c **दुन्**दुभिरवास्तेन.

- 37. a সার্গ. Then স deleted with a horizontal stroke above and স written below. The Anusvāra which follows, remains.
- 38. b After নাথ about one and half inches left blank as leaf is bad for writing.
  - 39. c Folio 3b ends with फणे.
- 43. c द्ताहूता:. Then आ mark in ता: deleted with a horizontal stroke above.
  - 44. ७ दयोझितम्.
- 47. c Folio 4a ends विमुक्ती. First भवेनेती. Then another ए mark added below line between वे and ने. Read भवेवैती.
  - 49. a एतेपा. Then Anusvāra add below line after था.
- 50. a अङ्गानि यदामात्य. It should be दा for metre. There is a stroke above the आ mark, which belongs to previous line. d ममेत्य-वोचन्. The the final न deleted with a horizontal stroke above.
- 52. b राज्ञो. Then the आ mark in ज्ञो deleted with a horizontal stroke above.
  - 55. b Folio 4b ends with तेजिस.
- 57. c सेवं. Then another ए mark added between the first ए mark and स.
  - 63. a Folio 5a ends with रक्षितो वि d गोवालिधम्.
  - 65. a b पित्रो: पुष्णन्तौ.
  - 66. d मपुनीताबुभौ. Then बु scored and मु written above it.
- 67. a मस्तिनालानि Then ना deleted with a horizontal stroke above.
  - 69. c Folio 5b ends with यदा चे.
- 70. a इवेतौ. Then another ए mark added before वे above the line. c जलादिव. Then ल deleted with a horizontal stroke above and q written below.
- 72. a Space for a letter blank between में and वान as leaf is bad for writing.
  - 74. a ते बालम्रान्तात्मतया. Then आ mark added after ल below line.
  - 75. a सन्नस्स. c इत्यवधावखशोदार्ता. Then व after इत्य scored off.
  - 76. d Folio 6a ends with the verse and the No. 76.

- 77. a एवाय. Then Anusvāra added below line after य. c धिम-ङ्मया. Then म after धि scored off.
  - 78. a पादेवा ends the line and the whole page is left off in 6b
- 79. d Nearly two inches left blank between 旬 and fस as the leaf is bad for writing. There is no verse number given; but space for it left blank.
  - 85. d Folio 7a ends with विष.
- 89. a मुखी स नित्यमस्माकं d There is no verse number given for this verse and the next two.
  - 91. a अङ्करित्रयस्यापि d verse number given as 911.
- 92. c Space for two syllables blank after नागस्य which is towards the close of a line.
  - 93. c Folio 7b ends with स्थिते राम.
- 94. a After निवे the letter द started and scored and द written again after blank space for two letters as leaf is bad for writing.
- 96. d First written यमुनाग्रजः Then ग्रजः scored and हद: written after.
- 97. b नन्दस्य तत्क्षणात्. Then यामुनं written below in a later hand in smaller letters and is not inked.
- 98. c Only रामे. Then आ marked added later, which is not inked. d घेनुकादिकान्न्यहनत्.
- 100. d निशंत्रजम्. Then श deleted with a horizontal stroke above and ज written below.
- 101. c Folio 8a ends with विष्णु d स्वयमभिन्नय:. There is no verse number after this.
  - 103. There is no verse number after this.
  - 104. c Space for a syllable blank between 31 and 91.
  - 105. d गोपरूपगृक्. This can easily be a Malabar form.
  - 106. a स वादी राजवत्.
- 107. d Space for a syllable left blank after A: and the verse number, as leaf is bad for writing.
  - 108. d Folio 8b ends with चिक्षि.
- 110. c After बह and ए mark of वो the letter व started and scored and is written after blank for a syllable as leaf is bad for writing.

- 111. d. खयंबरे.
- 112. Verse number given as 102 and the figure 10 added above later, not inked.
- 113. c भुझानं. This should be the reading (see com.). Verse number written as 103 and corrected as above. This sort of correction continues up to 119.
- 114. a নল d হ্বা. Then হ deleted by horizontal stroke above and ৰ written below.
- 116. b After धार्य the ए mark of त written and a letter started and scored; then त follows. d After पेत space blank for an inch and a quarter and मद follows. Folio 9a ends with the verse and the verse number.
- 117. d After त्व nearly two inches blank as leaf is bad for writing and या follows.
- 118. c Space blank for an inch and a half after हतो as leaf is bad and दर्प follows.
  - 119. d भवानलक्षम्माम्.
- 120. b रथवासासालवैद्यावान्. Then first सा deleted with a horizontal stroke above d स्वात्मापि हमृत:. Then वि added below line between पि and स्मृ. This is marked 130 and 3 is corrected into 2.
  - 121. The verse number is given as 131.
- 122. The verse number is given as 132 and 2 put above 3. This correction is made for next also.
- 123. a ताराज्ञ. There is blank space for two letters between त and its आ mark.
- 124. a प्रियार्थ: b मधुराक्षर: c Folio 9b ends with ज्ञीण. The आं is in next folio. The verse is marked 134.
- 125. a शेते निशिक्षचि. Then निश्च deleted with horizontal strokes above. c विष्णुं श्रुतायां. Verse marked 135. This mistake continues.
- 126. b मगमन् गोपिकाजने d स्वयमूर्तिभिः Then ई mark added in स्व
- 128. a एत:. Then आ marked added below line between त and Visarga. d सञ्यभिवाख्यापयन्मुनिश्रेष्टैः This should be the reading.

- 129. b महानतिबलो त्र्षा d कृष्ण: कृष्णतरो. It looks as though one loop in the Visarga is scored making it an Anusvāra. There is no verse number after this.
- 130. Folio 10a ends with the verse and the verse number given as 140.
- 131. a, b लोलचकस्थतुरगा सप्त. Then न् added above line between गा and स.
- 132. d मोघयस्तन्मनोरथम्. Then Anusvāra added below line between य and स्त.
- 134. d प्रसेमुषा. Then मु deleted with a horizontal stroke above and दु written below line between स and मु. There is no verse number given for this.
  - 135. b नासुर्यास्तन्ययुङ्क्तसः.
- 137. a नित्यन्तु. Then त्य deleted with a horizontal stroke above and य written below it. Folio 10b ends with the verse and the verse number, which is given as 47, without the hundred.
  - 139. Verse number given as 49, without the hundred.
  - 140. This is marked 130.
- 141. This is marked 31 without the hundred. This hundred is omitted in the next two also.
  - 142. b कूर्मजम्•
- 143. a दानानित्यं. Then another नि added below line between नि and त्यं. There is no verse number given for this.
- 145. b Folio 11a ends with नयने. The आ mark to make ने into नो is on next page. This is marked 135 and the mistake continues in next.
  - 147. b एव सः. Marked as 37 without the hundred.
  - 148. Marked as 138.
  - 149. b बाल्यादपुर्वजम् marked as 39, without the hundred.
- 150. Marked as 140. The figure is not at all legible. This mistake continues.
  - 151. b. Folio 11b ends with this Pada.
- 153. a Space blank for an inches between मे and तत् as leaf is bad for writing.

- 154. a Space blank for two inches between ₹ and ₹ as leaf is bad for writing.
- 155. a Some letter started and scored before ঘ c হয়বালন্দ্ৰ. This should be the reading (see com.)
  - 156. a Folio 12a ends with this Pada.
  - 157. a. A letter started and scored between मा and ह्या:.
- 158. b. In वपुषो the letter g written and scored after व and then g written after it. c Below स्फ there is म, so that what is meant is स्म.
- 159. b यत्कृतिं वेदस्य c वेदेयश्वान्वनुया इज्यो. Then न्व between श्वा and न scored. Reading very uncertain.
- 161. a About two inches blank between तत्रगो and निधी as leaf is bad for writing. d nearly an inch blank between तस्मै and कूर्माय as leaf is bad for writing.
  - 162. b Folio 12b ends with नीलं पी. This is not numbered.
  - 164. b रक्ष्यान्तु. Then स written above न portion above it in न्तु.
- 165. a Begins only यमित्र. Then शिशिरेपा written below the numbering of the last verse, so that its end is just before य. d There is an extra व written below न in वामन and there is a horizontal stroke above ह in पुरुषं.
- 167. a, b यूनन्दानं पथ्यनामर्मिषुभि: शमासिना ते पथ्यम् c हिरेव. The letter a is missing. Perhaps the a in 165 is for this a.
- 168. c, d शुद्धान्यकृथा सत्ये पुनर्नमामित्वाम्. Then another स written above स in सत्ये to make it स्स. This is the last line but one and in the lower margin is written below this न्ययुङ्क सत्ये जयत्वयं मुसली.
  - 169. Folio 13a ends with this verse and the verse number.
- 170. c. सर्वदेव. Then another ए mark added below the line between व and दे.
- 173. a ताभिनेरे स्यु: प्रथमं. It should be स्यु: as we want the figure 1 and not 8 for ज. There is no number given for this.
  - 174. b स च for न स.
  - 175. Folio 13b ends with this verse and the verse number.

- 176. a What is written is नोम्रो दारो where ₹ is written in the opposite direction, right to left. There is a small bit worm-eaten in द and I am not sure if it is written as द or भ. There is no number at the end.
  - 177. b कक्षेष्वलभ्यस्य d त्युचैक्षिपन्तं.
- 180. c व्यजधाद्यों. Then ज after व्य deleted with a horizontal stroke above.
- 181. b There is ₹ written and scored between ₹त and स्या:.
- 182. b Folio 14a ends with युवत्याचत. There is त्य written again in the bottom margin below त्या.
  - 183. a दीना वो.
- 184. a तत्र दीयत! This is the Vākya and this must be the reading. Number given only as 74, without the hundred.
- 185. a राज्ञा सेना b विरोधिनोत्सादितेनादृश्य सा. Then त added between श्य and सा below line; not inked. d नन्दायैहषतुस्तां रजनीम्.
- 188. b सिन्ध्रेत्तमः. Then the first of the two ए marks deleted with a horizontal stroke above and आ mark added between र and त below line; not inked; it thus becomes रो. Folio 14b ends here. d There is no number at the end of the verse from this verse on wards.
  - 189. a हदवन्तस्मिन् b हस्तिपं d हरिणा चोदयन् गजम्.
- 190. b जना:. Then आ mark deleted with a horizontal stroke above. c भुङ्का. Then उ mark in भु scored. d विहरचिरम्. Then इ mark of वि scored and य marked added to व.
- 192. a In मैच only the beginning of ए mark is seen. The rest worm-eaten.
  - 195. a यमस्याप b रोहिणेयो.
- 196. b Folio 15a ends with द्विजन्म. द्विजन्मता प्रपद्य जग्मतुर्गुरूम्
  Then Anusvāra corrected into न. c, d श्रतुर्दिनै: रव्धिकुक्षि. Then the
  Visarga after नै deleted with a horizontal stroke above. d
  भेकेस्पया.

- 197. c रुब्धावाप्य प्रेतनाधान कुमारं, d The last part of स्तौ is worm-eaten.
- 198. a Below वि there is व written again. b सन्देशैस्तं. The letter च in चो partly worm-eaten. d द partly worm-eaten.
  - 201. b Folio 15b ends with विषयं. c तौ नातिविषयं d चयदमूं.
- 204. a न in ना mostly worm eaten. c न after द mostly worm eaten; also देनि.
  - 206. a ₹ mark in & mostly worm-eaten.
- 208. a मेनका ends the last line but one. The next line starts three inches from margin, as leaf is narrow. Folio 16a ends with this verse.
- 209. a This verse starts three inches from margin as leaf is narrow.
- 211. b मात्रस्मुत्रामसोदरे. Here त्र and म mostly and आ mark of त्रा completely worm-eaten.
  - 212. b f mostly worm-eaten.
- 213. a जनसमस्त:. Then another स added below स following न; not inked b पुमर्थदायस्ति Then another य added below य; not inked. त्र partly worm-eaten.
- 215. a Folio 16b ends with यस्याः. It is clearly यस्याः भर्तः. b भर्तेर्नाप्येते. Then ए mark of प्ये deleted with a horizontal stroke above. d There is only ए mark in नो. Then न added later below line between this ए mark and यु. Again आ mark is added after न still later, not inked.
- 217. b हिरिवरसरागत:. Then there is some letter, looks like प, added below स; not inked. c, d समर्पयत् तत्सुतामलभेतोत्तमो. The letter त in तत् after यत् partly worm eaten. ए mark in भे deleted with a horizontal stroke above.
  - 218. c हिता mostly worm-eaten d कृष्णास्वयंवरं.
- 219. b The second ए mark in चे mostly worm-eaten. विविवसदिभि. Then भ after व deleted with a horizontal stroke above. d इ mark in क्षि worm-eaten. मनदतालोच्य. Then द written below त; not inked. (The verse number to be read correctly as 219).

- 220. a स्तनुमपतृपभुक्तां. Then पतृ after नुम deleted with horizontal strokes above and नु written below तृ, ति written after कथय below line. b मि partly worm-eaten.
- 221. a After ज्ञान space blank for one inch as leaf is bad for writing. The आ mark and ढयो follow then.
- 222. a Folio 17a ends with ঘৰ: প্রয়:. Then पথ্য starts two and a half inches from margin as leaf is bad for writing. c সহা ends line and হয় starts an inch and a half from margin as leaf is bad for writing.
  - 224. b आ mark in पा partly worm-eaten.
- 225. b चोचैर्लक्षे c आ mark in शो partly worm eaten. d सुरार्थे. Then Anusvāra scored.
- 226. a न between यो and ये mostly worm-eaten b प्रसादते. Then आ mark added below line between ते and इ. d तं हरम्. The word हरम् must be added. Compare metre.
- 227. a Folio 17b ends with शास्त्रवा d ज्ञानन्दत्वा हिरययौ हरि: Then हिर before ययौ deleted with horizontal strokes above.
  - 229. c मुपगुद्ध d प्र partly worm-eaten.
  - 231. b ध्वजादिभिन्नो. Then इ mark of दि scored.
  - 232. d तयोक्तोहनत् स.
- 233. a बीर:. Then ए mark above line before र: and आ mark after र: in the same line; the Visarga remains. c नीतं.
  - 234. Folio 18a ends with this verse.

अहनत though not correct, seems to be the form acceptable to the author; cf. verse 98 also.

- 237. c कारुण्यादशमयतार्ति d कालिन्द्यास्सभय. Then the स below is scored.
  - 238. d संशंयमिमम्.
  - 239. c क in कृष्णं mostly worm-eaten.
- 240. b स्वप्रोलन्ध. Then q written between प्रो and ल below line: not inked.
  - 242. b नारदेतम्. Then रि added below line between दे and त.

- 243. a Folio 18b ends with this Pāda in a and next folio begins स्साले d सबधूनरम्.
- 246. a योगोज्ञानीनस्ये. It has to be नस्ये which will be 0 and 1 respectively noting the figure 10. तस्ये will be 16 which is impossible.
  - 247. d विविदं. This is the name known in Malabar.
  - 248. *७ दातुं* श्रेयो.
- 249. a It must be कपेर्यस्य. The letters कपे will be 11, while कवे will be 41, which is impossible. 9 and 3 cannot be distinguished in Malayalam.
- 250. b मारित: Then आ mark added between त and Visarga below line.
  - 251. c Folio 19a ends with यानिती.
  - 252. a वल्कलभयात्.
- 253. a परमपरं सुघेनं. Then सु scored and ए mark in घे deleted with a horizontal stroke above. d समस्तुते is a little beyond the middle of fourth line on folio 19b. Then इति हरिचरितं समाप्तम् शुभमस्तु which is not inked. This closes the line. Rest of the page is blank.

#### Note on Scrip:

When an extra letter has to be deleted, sometimes it is scored; but mostly a horizontal line is put above.

When an omitted letter has to be inserted, it is added mostly below between the letters in its position. Very rarely the letter is added above the line.

There are a few later corrections, which are not inked.

There are mistakes in the verse numbering. From 121, the number in MS. is 10 more; later it becomes 10 less. Still later there is no numbering.

Visarga is not put in places like स्वस्नीमि and लीलाभिस्वाभि:.

औ is added to a consonant by an ए mark before and a doubled आ mark after; sometimes only the latter is given.

In 199 there is only सोप्यायात्रयोविंश; one त is dropped; similarly जगहुद्धां in 45, where one द is dropped.

In 200 there is वशेऽभूत् छस्त्रप्राम:.

Cases like the following omission of sandhi are noteworthy: व मृषु: धनानि in 36, व्यधात् गूढं in 53, कृष्णोऽभूत् व्रज, in 54 मुख्णन् तमो in 77.

The following are Malabar peculiarities: अचिराल्परस्य where त्य is pronounced as त्य in Malabar, in 238. ककुरमी in 210 and सत्म in 175 belong to the same class; also प्रतिवधूत्भावित in 84. In all these cases द written as त is pronounced in malabar as ल.

Note: In the Introduction, the name of the month following Dhanu may be read as Makara instead of Margas īrṣa.

Raja

## विषयानुक्रमः

| विषय:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |    |     |     | पद्यम्        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|-----|-----|---------------|
| मङ्गलाचरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |    | •   |     | 8             |
| पितामहसमीपे धरण्याः प्रार्थना .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |     |     | :<br><b>२</b> |
| देवान् प्रति पितामहस्य वचनम्.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |    |     |     | 3             |
| देवैः सह पितामहेन विष्णोरुपसर्पणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |    |     |     |               |
| देवै: कृता विष्णो: स्तुति: .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    |     |     | १०            |
| विष्णोर्वचनम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |    | _   | Ċ   | ्,<br>१६      |
| रोह्णियां बलभद्रस्यावतारः .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |    |     | •   | ۶<br>ج        |
| देवक्यां श्रीकृष्णस्यावतारः .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |    |     | •   | •             |
| देवकीवसुदेवकृता श्रीकृष्णस्तुति:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |    | •   | •   | <b>२२</b>     |
| वसुदेवेन श्रीकृष्णस्य घोषप्रापणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |    | •   | •   | <b>२६</b>     |
| ततः कन्याया आहरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •  | •   | •   | ३५            |
| कंसेन कन्याया हननोद्यम:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •  | •   | •   | 85            |
| कल्याया वचनम् .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •  | •   | •   | ४३            |
| कंसेन देवकीवसुदेवयोर्निगळान्मोचनम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •, |     | •   | 88            |
| कंसेन केश्यादीनामाज्ञापनम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | •  | •   | •   | ४६            |
| बलर।मश्रीकृष्णयोजतिकमीदि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •  | •   | •   | 85            |
| श्रीकृष्णस्य बालक्रीडाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •  | . • | • . | ५३            |
| पुतनाया आगमनम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | •  | •   | •   | 98            |
| तस्या वधः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •  | •   | •   | <b>५६</b>     |
| शकटासुरवध्रः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •  | . • | •   | 90            |
| , and and the second se | •  |     |     | 66            |

#### HARICARITA

| विषय:                             |                        |                       |             |     | पद्यम् |
|-----------------------------------|------------------------|-----------------------|-------------|-----|--------|
| तृणावर्तवधः .                     |                        | •                     |             |     | ६१     |
| श्रीकृष्णस्य उद्घखळे बन्धः        |                        |                       |             |     | ७१     |
| अर्जुन <b>वृक्षभङ्गः</b> .        |                        |                       |             | • . | ७३     |
| नन्दादीनां बृन्दावनं प्रति गमन    | म्                     |                       |             |     | 28     |
| तत्र श्रीकृष्णकीडाः               |                        |                       |             |     | ८३     |
| काल्यिद्मनम् .                    |                        |                       |             |     | 98     |
| बळेन घेनुकासुरस्य वधः             |                        |                       |             | •   | ९८     |
| बलेन प्रलम्बस्य वधः               | • ,                    | • •                   |             |     | १०७    |
| श्रीकुष्णेन वृषभरूपाणामसुराणां    | वध:                    | • , '                 |             |     | ११०    |
| श्रीकृष्णेन नीलाया: प्राप्ति:     | •                      |                       |             |     | 111    |
| गोवर्धनोद्धरणम् -                 | •                      | •                     |             |     | ११५    |
| इन्द्रकृत। श्रीकृष्णस्तुतिः       | • ,                    | •                     | • •         |     | ११६    |
| गोविन्दाभिषेकः .                  |                        | •                     | • ,         | •   | १२१    |
| श्रीकृष्णस्य वेणुगानरासक्रीडादि   |                        | •                     | • ,         |     | ₹₹8    |
| अरिष्टवधः .                       | •                      | • " "                 | •           | •   | १३०    |
| केशिवधः •                         | , ·• <u>.</u>          |                       | • ":        |     | १३२    |
| कंसप्रेरितेनाकूरेण ब्रजं प्रति गर | मनम्                   |                       | •           | • ' | १३५    |
| अक्रुरेण बजे रामकृष्णयोर्दर्शनः   | <b>H</b>               |                       | • / /       | •   | १४५    |
| अक्रोण सह रामकृष्णयोर्मधुरां      | प्रति गमनम्            | • 1                   |             | •   | १४८    |
| ब्रजस्थान <sup>(</sup> प्रलाप: .  | •                      | • 1 * 1               | •,          | •   | १४९    |
| मध्येमार्गमकूरेण जलनिमग्नेन र     | ामकुष्णयोर्दि <b>व</b> | व्यस्व <b>रू</b> पस्य | दर्शनम् , भ | ग-  |        |
| वतो दशावतारविषयस्तुति             |                        | •                     | • •         | •   | १५५    |
| रामकृष्णयोर्मधुरायां प्रवेशः      | • ,                    | • 1                   | * * *       | •   | १७१    |
| श्रीकृष्णेन रजकस्य वधः            |                        | · · ·                 | • ,         | •   | १७८    |
| सुदाम्ना रामकृष्णयोः पूजनम्       | •                      | • 1 .                 | • ,         | • 1 | १७९    |
| श्रीकृष्णेन कुठजाया अनुप्रहः      | •                      | • 45                  | • •         |     | १८०    |

#### DETAILED CONTENTS

| विषय:                  |                     |               |            |         |   |   | पद्यम्      |
|------------------------|---------------------|---------------|------------|---------|---|---|-------------|
| चापशालाप्रवेशः         |                     | •             |            |         |   |   | १८३         |
| कंसचापभङ्गः            |                     |               |            | . •     |   |   | १८३         |
| रङ्गप्रवेश:            |                     |               | •          | •       |   |   | 824         |
| कुवलयापीडवध:           | •                   |               | •          |         |   |   | १९१         |
| चाणूरादिवध:            | •                   | •             | •          |         |   | • | १९३         |
| कंसवध:                 | •                   |               | •          | , •     |   |   | १९४         |
| कंसानुजवध:             |                     |               |            | •       |   |   | १९५         |
| सांदीपिनिसकाशे         | विद्याभ्यास:        | •             |            | •       |   |   | १९६         |
| पञ्चजनवधः, गुरु        | पुत्रानयनं च        |               |            |         |   |   | १९७         |
| उद्भवमुखेन व्रजस्थे    | येभ्यः संदेश        | प्रेषणम्      | •          | ٠.      |   |   | १९८         |
| जरासंधस्य पराज         | य:                  |               | •          |         |   |   | २००         |
| कालयवनस्य युद्धाः      |                     |               | गंच        | •       | - |   | २०३         |
| श्रीकृष्णस्य मुचुकुर   | <b>न्दोषितगुहाय</b> | ां प्रवेश:    | •          | •       |   |   | २०४         |
| कालयवनस्य नाश          |                     | •             |            |         |   |   | २०५         |
| श्रीकृष्णदर्शनसंतुष्टे | न मुचुकुन्देन       | । गन्धमाद     | नं प्रति व | गमनम् . |   |   | २०६         |
| पुनरपि जरासंधाग        |                     | ष्णान्तर्धानं | ं च        |         |   |   | २०९         |
| रेवतीबछरामयोस्द्रा     |                     |               |            |         |   |   | २१०         |
| रुक्मिण्या श्रीकृष्णं  | प्रति संदेश         | ह्य प्रेषणम्  | . •        |         |   |   | 211         |
| रुक्मिणीविवाह:         |                     | •             | •          |         |   |   | 288         |
| जाम्बवतीविवाह:         | •                   | •             |            |         |   |   | २१६         |
| सत्यभामाविवाहः         | •                   | •             |            | •       |   |   | २१७         |
| कालिन्दीविवाह:         | •                   |               |            |         |   |   | <b>२</b> २२ |
| मेत्रविन्दाविवाह:      | •                   |               | •          |         |   |   | <b>२२</b> ३ |
| तत्याविवाह:            | •                   |               |            |         |   |   | <b>२२</b> ३ |
| गद्राविवाह:<br>        | •                   | •             | •          |         | ` |   | 258         |
| रक्ष्मणादिविवाह:       | •                   | •             |            | .•      |   |   | 226         |

#### HARICARITA

| विषय:                       |                              |            |              |              |        | पद्यम्      |
|-----------------------------|------------------------------|------------|--------------|--------------|--------|-------------|
| मुर <b>न</b> रकासुरादिवध    | ı: <b>.</b>                  | •          |              | •            |        | २२५         |
| पुत्रेप्सुना श्रीकृष        | <mark>णेन केळास</mark> य     | गत्रा, मध  | व्येमार्ग पि | शाचेन द्विजा | गंसस्य |             |
| समर्पणं च                   |                              |            |              |              | •      | २२६         |
| श्रीकृष्णेन पिशाच           | ।।यात्मज्ञान <del>स्</del> य | । प्रदानम् |              | •            |        | २२७         |
| रुद्रात्पुत्रवरं लब्ध्व     | ।। श्रीकृष्णस्य              | प्रत्यागम  | नम् .        |              |        | <b>२२</b> ९ |
| रुक्मिण्यां प्रशुम्नो       | त्पतिः, तेन                  | मायावत्य   | । विवाहश्व   |              |        | २३१         |
| प्रशुम्नेन शम्बरस्य         | । वध:                        |            |              |              | •      | २३२         |
| मायः वत्या सह प्रर          | पुम्नस्य द्वारक              | ाप्रवेश:   |              |              | •      | २३३         |
| <del>कुचे</del> लोपाख्यानम् | _                            |            |              | •            |        | २३४         |
| प्रशुम्नादिनरुद्धस्य        | अनिरुद्वात् व                | त्रस्य चो  | त्पत्ति:     | • .          | ٠      | २३५         |
| बलरामस्य बोषं प्र           | त्यागमनम्                    |            |              |              |        | २३७         |
| पौण्डूकवधः 🔪                | •                            | •          |              |              |        | २३८         |
| तत्सुतेन श्रीकृष्णं         | प्रति कृत्याय                | ।: प्रेषणम | ्, तया प्रेष | यितुरेव वधश  | a .    | २३९         |
| उषानिरुद्धयोर्विवाह         |                              |            | • 1          | , •          | •      | २४०         |
| साम्बेन लक्ष्मणाय           | ा हरणं, कुरुर्ग              | भे: साम्ब  | स्य बन्धश्   |              |        | २४४         |
| बळरामेण हा <b>स्</b> तिन    |                              | _          |              | •            | •      | २४५         |
| कुरुभि: सान्त्वनपू          |                              |            |              | र्पणम्       | •      | २४६         |
| द्विविद्वधः                 |                              |            | •            |              | • ,    | २४७         |
| शिशुपालवधः                  |                              |            |              |              | •      | २४८         |
| श्रीकृष्णेन साल्वद          | न्त <b>व</b> क्रविडूरथ       | ानां वधः   | , पाण्डवस    | हायकरणं च    | , • ,  | २५०         |
| बलरामेण वल्वला              |                              |            |              | • 2          | •      | २५२         |
| फलश्रुतिः                   | •                            |            |              | •            | •      | २५३         |
| -                           |                              |            |              |              |        |             |

#### श्री:

# हरिचरितम्

# परमेश्वरकृतम्

गीर्नः श्रेय: परं दद्यादजा सा चतुराकृतिः । अनुरूपमजं वन्ने या पर्ति चतुराननम् ॥ १ ॥

### हरिचरितन्याख्या सुगमा

कस्य मनो न स्पृहयेचरिताय हरेरघौघसंहर्त्रे । यत्पदनखेन्दुभासा बभूव सम्राडपासुजातोऽपि ॥

गीर्नः श्रेय इति । या चतुराननं चतुर्मुखम् अजं ब्रह्माणम् अनुरूपं पति वबे, सा चतुराकृतिः रमणीयरूपिणी अजा गीः सरस्वती नः परं श्रेयः निःश्रेयसं दद्यात् ।

धेनवः श्रीपतेरीप्सितास्तद्वपुःष्वाद्रिये धैनवं नान्यदित्यात्तधीः । तेन गत्वाववीद्भारखेदं विधि भर्तृपार्श्वे स्वयं वर्तमानैव भूः ॥ २ ॥

धेनवः श्रीति । धेनवः श्रीपतेः ईप्सिताः इष्टाः । तस्मात् तद्वपुःषु तच्छरीरभूतेषु वस्तुषु मध्ये धैनवं धेनुभावमेव आद्रिये । अन्यत् वस्तु नाद्रिये इति आत्तधीः गृहीतनिश्चया भूः तेन रूपेण गत्वा स्त्रयं भर्तुः पार्श्वे वर्तमानैव विधि भारखेदं दुर्जनवहनजन्यं स्वकीयं श्रमम् सबवीत् । रुद्रस्तु नम्यो हरिरद्य नम्यः प्राहेति दैवे विशये स्म वेधाः। नम्यो हरिर्मर्त्यशरीरिणैते दैत्या हि वध्याः कृतमर्त्यभावाः॥ ३॥

रुद्रस्तु नम्य इति । अद्य भूभारखेदापनोदनाय रुद्रो नम्यो वा हिर-नम्यो वा इति देवे विशये संशये वेधाः इति वक्ष्यमाणप्रकारेण प्राह स्म । हि यस्मात् कृतमर्त्यभावाः मानुषं रूपं विभ्राणाः एते देत्याः मर्त्यशरीरिणा लीलामानुषविप्रहेण देवेन वध्याः अतो हिरिरेव नम्यः । ३

> भवो हि याज्यः स तदास्य युद्धे यदात्मनः संवरणं न कार्यम् । अमायिनैतत्परमेश्वरेण कृतं हि दृश्यं बहुशो विशुद्धम् ॥ ४ ॥

भवो हि याज्य इति । रुद्र एव मानुषं रूपमास्थाय दैसहननाय प्रार्थ्यतामित्यत्राह । सः प्रसिद्धः भवः रुद्धः तदा याज्यः पूजनीयः । यदा अस्य अनेनेत्यर्थः, युद्धे आत्मनः स्वस्य संवरणं रूपान्तरेण तिरोधानं न कार्यम् । अमायिना परमेश्वरेण विशुद्धम् अमायिकम् एतत् युद्धं कृतिमिति बहुशः दृश्यं हि; अस्माभिरिति शेषः ।

> धन्येयं नारीणां भूतानामेव वा गुणातिशयात् । भार्या ते भारार्तेत्याख्यास्यामो वयं हरिं तस्मात् ॥ ९ ॥

धन्येयं नारीणामिति । तस्मात् इयं भूमिः नारीणां मध्ये, अथवा किं नारीणामिति संकोचकरणेन, सर्वेषां भूतानामेव मध्ये गुणातिशयात् धन्या । तादृशी ते भार्या भूमिः भारार्ता इति वयं हरिम् आख्यास्यामः ।

> धनवात् पुत्रोऽमुष्या योऽभूद्भवतां प्रसिद्धमूलधनैः । नरकस्तमपि स काले सुत्राम्णोक्तो हनिष्यति त्रिद्शाः ॥ ६ ॥

धनवान् पुत्र इति ! हे त्रिदशाः, अमुख्याः भूमेः नरको नाम यः पुत्रः भवतां प्रसिद्धैर्मृलधनैः धनवानभूत् , भवतां धनान्यपहृत्य स्वयं धनवानभूत् , तमपि सः हरिः काले योग्यसमये सुत्राम्णा इन्द्रेण उक्तः हृनिष्यति । गृह्यासुराराज्ज्ञानस्य फलं तु स्वःक्षियोऽज्जमा । जनित्वा मुवि लीलाभिः स्वाभिराराध्य केशवम् ॥ ७ ॥

गृह्यासुराराज्ज्ञानस्येति । स्वःस्त्रियः देवस्त्रियः अञ्जसा शीघ्रं भुवि जनित्वा स्वाभिः स्वकीयाभिः लीलाभिः गसकीडादिभिः केशवम् आराध्य ज्ञानस्य यत् फलं परिपूर्णब्रह्मानुभवरूपं तत् आरात् समीपकाल एव गृह्यासुः, लभन्तामित्यर्थः।

> नाले नाकुलमीशे स्यादासां हृदयमासु चास्य तदा । मत्संकल्पादिति तानुकत्वागमत्तैर्वृतो विधिर्विष्णुम् ॥ ८ ॥

बाले नाकुलिमिति । तदा केशवाराधनसमये मत्मंकल्पात् आसां हृद्यं बाले बालक्ष्पे ईशे हरौ विषये आकुलं व्याकुलं न स्यात् । अस्य हरेश्च हृद्यम् आसु विषये व्याकुलं न स्यात् । इत्येवं प्रकारेण तान् उक्त्वा विधि: तै: वृतः परिवृतः सन् विष्णुम् अगमत् ।

धनुर्भिः खलैरुद्धहद्भिः समत्वं गुणप्रह्वताकर्कशैर्जिह्मरूपैः । वियद्भासयन्तो विमानैश्च शुभ्रैः समभ्येत्य देवा हरिं तुष्टुवुस्ते ॥ ९ ॥

धनुर्भिः खलैरिति । ते देवाः खलैः खे लीयन्त इति खलानि, तैः । आकाशं न्याप्नुवद्भिरित्यर्थः । समत्वं मीन्यां बन्धनाभावसमये ऋजुताम् उद्दह्दिः, तथा गुणप्रहृताकर्कशैः ज्याबन्धनसमये नम्रभूतैः, अत एव कर्कशैः क्रूरैः, अपिच जिह्नरूपैः कुटिलाकारैः धनुर्भिः, तथा शुभैः शोभमानैः सितवर्णैवां विमानैः वियत् आकाशं भासयन्तः हिरं समभ्येत्य तुष्टुवुः । ९

दश सूनव एकस्य पितुरात्मा हि दृश्यते । तथा त्वमेको भूतानामात्मभूतो विभुर्धुवः ॥ १०॥

दश सूनव इति । एकस्य पितुरात्मा हि दश सूनवः इति दृश्यते । ''आत्मा वै पुत्रनामासि '' इति ''दशास्यां पुत्रानाधेहि '' इति च श्रुतेः । तथा त्वमेक एव सन् भूतानाम् अत्मभूतः विभुः ध्रुवश्च दृश्यसे । होमस्य स्रुवमात्रेऽपि बहु तक्षाद्यपेक्ष्यते । अन्ततः खलु यज्ञार्थास्तव तास्ता विभूतयः ॥ ११ ॥

होमस्य सुवेति। होमस्यापेक्षितो यः स्त्रवः यज्ञपात्रं तन्मात्रेऽपि करणीये तक्षादि बहु अपेक्ष्यते। तस्मात् तव तास्ताः विभूतयः पृथिव्यादयः अन्ततः यज्ञार्थाः खल्छ। सर्वेऽपि पदार्थाः त्वदाराधनैकप्रयोजनाः, "कृष्णस्य हि कृते सर्वम् " इति स्मृतेरित्यर्थः।

११

दीनास्तेऽनृणजनमानो नायज्वान इति श्रुतिः । वक्ति वर्णत्रयीसृष्टिं साक्षाद्यज्ञपरां तव ॥ १२ ॥

दीनास्तेऽनृणेति । ये अयज्वानः पञ्चमहायज्ञादीन् न कुर्वन्ति ते अनृणजन्मानो न भवन्ति, देविपतृमनुष्यऋणेभ्यो मोचितात्मानो न भवन्ति । अत एव दीनाः शोचनीया भवन्ति । इति वदन्ती ''जायमानो व ब्राह्मणिव्रिभि ऋणवा जायते '' इति श्रुतिः वर्णत्रयीसृष्टिं ब्राह्मणादिवर्णत्रयस्य सृष्टिं तव देवस्य यज्ञपराम् आराधनपरां साक्षात् प्रत्यक्षं, निःसंशयमित्यर्थः, विक्त । १२

मुखं नारीणां भूर्जलिशिखिमरुद्वचोमककुभो मनोऽनेहा सृष्ट्वा सकलमपि वेदे यदुदितम् । स्विनश्वासं वेदं मुनिमुखत उद्घाञ्य पुरुषान् नियुङ्क्ते वेदार्थे निखिलपुरुषार्थे खल्लु भवान् ॥ १३ ॥

मुखं नारीणामिति । नारीणां मध्ये मुखं प्रधानभूता भूः, तथा जलिशिखिमरुद्वयोमककुभः असेजोवाय्वाकाशिदिशः, तथा मनः अनेहा कालः इति यत् पदार्थजातं वेदे उदितं तत् सकलमिप सृष्ट्वा तथा स्विनश्वासं वेदं मुनि-मुखात् उद्घान्य प्रकटीकृत्य भवान् पुरुषान् निखलपुरुषार्थे तत्तत्कामनानुगुण्येन धर्मार्थकाममोक्षाल्ये पुरुषार्थे वेदार्थे वेदप्रतिपाद्ये अर्थे नियुङ्के । तव जगत्सृष्टिः वेदप्रवर्तनिमत्यादिकं सर्वमिप पुंसां क्षेममुद्दिश्येव प्रवृत्तम्, न स्वार्थमिति भावः ।

### भवभग्नास्ते मर्त्या भवदभिमतकर्मकरणविमुखा ये । त्वय्यर्पितकर्माणस्त्वामेव तु मुक्तसंशया यान्ति ॥ १४ ॥

भवभग्नास्त इति । ये मर्खाः भवदिभगतस्य भवदिष्टस्य कर्मणः करणे वाचरणे विमुखाः ते भवभग्नाः जननमरणदुःखादिरूपसंसारेण पीडिता भवन्ति । ये पुनः मुक्तसंशयाः कर्माचरन्त एव त्विय सर्वकर्मसमाराध्ये समर्पितकर्माणो भवन्ति ते त्वामेव यान्ति; त्वत्पदं प्राप्यापुनरावर्तिनो भवन्तीत्पर्थः । १४

श्रीर्निधीयत एवास्मिन् प्रंप्ति यस्मिन् स्मृतं हरौ । स पुरः स्तुवतामेवमाविर्भूयाभ्यधात्त्रमुः ॥ १५ ॥

श्रीर्निधीयत इति । यस्मिन् हरौ स्मृते सित अस्मिन् पुंसि श्री: भगव-द्रिक्तिरूपा संपत् निधीयत एव । "स तु नागवरः श्रीमान्" इत्यादिनिर्देश इह भाव्यः । सः प्रभुः स्तुवतां देवानां पुरः आविर्भूय एवं वक्ष्यमाणप्रकरेण अभ्यधात् ।

रां किल नाथवतीयं धरणिः संत्याजिता विनाधेव । ब्रह्मन् जिह्मैकधनैर्दैत्यैर्वेद्म्येतदखिलमपि ॥ १६ ॥

शं किछ नाथेति । शमिति मङ्गलार्थे । हे ब्रह्मन्, युष्माकं शं मङ्गलमस्तु । नाथवती मया नाथेन युक्ता इयं धरणिः जिह्मैकधनैः कपटैकधनैः दैत्यैः विनाथेव नाथरहितेव संस्राजिता किल । एतदखिलमपि अहं वेद्मि । १६

श्रेष्ठा सा कथनादेव देवकी कल्मषापहा । तस्यां जनिष्ये शेषेण शेषेण भवता सह ॥ १७॥

श्रेष्ठा सा कथनादिति । कथनादेव कीर्तनादेव कल्मषापहा समस्त-पापनाञ्चनी सा देवकी नाम वसुदेवपत्ती श्रेष्ठा वर्तते । तस्याम अहं शेषेण भवता मम शेषभूतेन, मच्छन्दानुवर्तिनेत्यर्थः । शेषेण नागराजेनानन्तेन सह जनिष्ये । सौरूयस्यानन्दनो नन्दः पदं स्यां पृत्रिणामिति । सपर्यो कुरुते कार्या सापि सिद्धफलाधुना ॥ १८॥

सौरूयस्यानन्दन इति । नन्दः नन्दगोपः अहं पुत्रिणां पुत्रवतामानन्दनः, अत एव सौरूयस्य पदं स्थानं च स्यामिति मत्वा सपर्यो मम पूजां कुरुते । अतः सा पूजापि अधुना अस्मिन्न समये सिद्धफला कार्या । स च पुत्रवान् करणीय इत्यर्थः ।

ध्यानं मान्यं हितं विभ्रन्नरोऽप्यवतरिष्यति । जायध्वं यूयमपि तानित्युक्तवाह स्म चण्डिकाम् ॥ १९ ॥

ध्यानं मान्यं हितमिति । मान्यं श्लाघनीयं हितं सकलपुरुषार्धसाधनभूतं ध्यानं मिय परां भक्ति विश्रत् नरोऽपि नरनामा महर्षिरर्जुनात्मना नर इति नाम धरन् अवतरिष्यिति । हे देवाः, यूयमिप जायध्वं गोकुले गोपादिवेषेणोत्पद्यध्वमिति तानुक्त्वा चिण्डकां देवीम् आह स्म ।

धीरोऽहिराजः खलु सप्तमोऽयं गर्भे षडन्यात्रय गर्भमादौ । एनं तु रोहिण्युदरं स्वगर्भान्नीत्वाञ्च नन्दस्य सुता भवेति ॥ २० ॥

धीरोऽहिराज इति । धीरः धीमान् अयम् अहिराजः होषः गर्भे देवकीगर्भे सप्तमः भविता । आदौ अन्यान् षट् देवान् गर्भे देवकीगर्भे नय प्रापय। एनं सप्तमगर्भभूतं होषं तु स्वगर्भात् स्वकीयगर्भस्थानात् देवकीगर्भादित्यर्थः; रोहिण्युदरं रोहिण्याख्यायाः अन्यस्याः वसुदेवपत्न्याः उदरं गर्भे नीत्वा त्वमाशु नन्दस्य सुता भवेति आह स्म ।

> श्रुत्वास्य युद्धहननेन रिपूनपापान् कर्तुं निजाद्भुतकथाभ्यसनेन चान्यान् । अन्विच्छतो भगवतो वचनानि देवी सर्व व्यधात् स च बलोऽजनि रौहिणेयः ॥ २१ ॥

श्रुत्वास्य युद्धेति । रिपून् कंसादीन् युद्धे हननेन अन्यांश्व अक्रूरविदुरादीन् निजाद्भुतकथाभ्यसनेन अपापान् कर्तुम् अन्विच्छतः अस्य भगवतो वचनानि श्रुत्वा देवी चण्डिका सर्व तथैव व्यधात् । स चानन्तश्च रौहिणेयः रोहिणीपुत्रः बलः बलरामनामा अजिन ।

> अभावे श्राद्धमसतां जीवन्तं रोहिणीवशात्। वलं दृष्ट्वेव कृष्णं च मातासूताधिरोहिणी ॥ २२ ॥

अभावे श्राद्धमिति । रोहिणीवशात् रोहिण्या हेतुभूतया जीवन्तम् असताम् अभावे श्राद्धं श्रद्धावन्तं बलं बलगमं दृष्ट्वेव अधिरोहिणी श्रीकृष्णजननी-त्वात् सर्वश्लाघ्यपदाधिरोहणशीला, रोहिण्यपेक्षया अधिका वा माता देवकी कृष्णं श्रीकृष्णाख्यं सुतम् असूत ।

गोरसन्न नास्युरूव्यथा विधातुमक्षमस्त्वां नयाम्यसत्त्वमित्यहं निहन्मि चेन्नुपम् ।
अद्य मां विदुर्जनास्ततो व्रजे पशोः कृते
राक्षसान्निहत्य काल आगतेऽस्तु तद्वधः ॥ २३ ॥

गोरसन्न नासीति। त्वम् असन् अविधमानः हत इति यावत्; नासि न भविष्यसीति न; किं तु हतो भविष्यस्येवेत्यर्थः। गोः भूम्याः उरुव्यथाः विधातुम् अक्षमः अहं त्वाम् असत्त्वं नयामि; असन्तं करोमीत्यर्थः। इति अहं नृपं कंसं निहन्मि चेत् अधैव मां जनाः विदुः। ततः ब्रजे गोकुले पशोः कृते पशूनामर्थे राक्षसान् निहत्य स्थितेन मया, काले उचिते काले आगते सति तद्वधः कंसस्य वधः अस्तु।

द्रुमा धन्या नेयता स्यात् तृणतोयेन पावनम् । पराव्यं यत्र रक्षोभिर्मक्ष्यते गोपगोकुलम् ॥ २४ ॥

द्रुमा धन्या नेयतेति । यत्र बजे तृणतोयेन तृणैर्जलेश्व पावनं प्राव्यं पर्यानां हितं च गोपगोकुछं रक्षोभि: भक्ष्यते, तत्र द्रुमा वृक्षसंपत् इयता कंसहननमात्रेण धन्या न स्यात् । अतः कंचित्कालं व्रजे स्थित्वा द्रुमाणां धन्यतां संपाद्यानन्तरं स हन्तत्र्य इति भावः ।

> इष्टं राज्ञः कुर्यात् सोऽरिजनो नूनमेत्य मिय यत्नम् । इत्यं चिन्तयदेव ज्योतिर्जातं तदास्तुतां पितरौ ॥ २५ ॥

इष्टं राज्ञः कुर्यादिति । किंच सः अरिजनः कंसपरिजनः एत्य मिय राज्ञः कंसस्य इष्टं यत्नं मिन्नप्रहे प्रयत्नं नृनं कुर्यात् । इत्थं चिन्तयदेव ज्योतिः ज्योतिःस्वरूपं जातम् । तदा पितरौ देवकीवसुदेवौ अस्तुताम् ।

> धन्या विद्येयं स्याद्धन्यास्त्रेताग्नयो द्विजा धन्याः । यानाश्चित्य वयं त्वां पश्यामो दरगदाञ्जचक्रधरम् ॥ २६ ॥

धन्या विद्येयं स्यादिति । इयं विद्या धन्या स्यात् । त्रेताप्रयः दक्षिण-गाईपत्याहवनीयाभिधाः त्रयः श्रीताग्रयः धन्याः । द्विजाः धन्याः । यान् विद्यादीनाश्रित्य वयं दरगदाब्जचक्रधरं शङ्कचक्रगदापद्मधरं त्वां पश्यामः । २६

> स्वं रक्षा राज्यस्य प्रभवोऽन्तस्त्रयमिदं विभो कर्म । देह: स्वो गुणमुकुरत्रयनिहितो मूर्तयश्च तास्तिस्रः ॥ २७ ॥

स्वं रक्ष्या राज्यस्येति । स्वं धनम् , कोश इति यावत् । राज्यस्य रक्षा । तथा प्रभवः राजान इति प्रसिद्धमिदम् अन्तः विद्यमानं त्रयं हे विभो ते कर्म । सर्व त्वदिच्छापरिकल्पितमित्यर्थः । स्वः आत्मीयो देहः स्वरूपमित्यर्थः । गुणमुकुरत्रयनिहितः सत्त्वरजस्तमःसंज्ञकगुणरूपे आदर्शतले त्रिविधे निहितः, प्रतिविभ्वित इति यावत् । ताः प्रसिद्धाः तिस्रः मूर्तयः यथाक्रमं विष्णुब्रह्मरुद्ध-मूर्तयो भवन्ति ।

> स्वं रक्षा राज्यस्य स्वस्य प्रमान् वेदरक्षितः प्ररुषः । वेदाः प्रणवस्त्वं च प्रणवमयस्त्वमसि देव सर्वमिदम् ॥ २८ ॥

स्वं रक्षा राज्यस्येति । स्वं, धनम्, कोश इति यावत् । स्वस्य स्वकीयस्य राज्यस्य रक्षा । पुमान् रक्षिता भूपालः । तथा वेदरक्षितः पुरुषः । वेदाः, प्रणवः, प्रणवस्वरूपः त्वमिति सर्वमिदं हे देव त्वमेवासि । त्वमेव एतद्रूपेण वर्तस इत्पर्धः ।

> क्षेत्रजडत्वं मत्वा तत्पतनातपुरत एव मनिस सदा । ये तन्वन्ति भवन्तं हन्त छभन्ते त एव जननफरूम् ॥ २९ ॥

क्षेत्रजडत्विमिति। ये ज्ञानिनः पुरुषाः क्षेत्रजडत्वं क्षेत्रस्य शरीरस्य जडत्वं जडात्मकप्रकृत्यारम्धत्वं मत्वा तत्पतनात् पुरत एव तस्य क्षेत्रस्य पतनात् पूर्वमेव सदा मनिस भवन्तं तन्वन्ति, ध्यायन्तीत्यर्थः। त एव जननफलं जन्म-साफल्यं लभन्ते। हन्तेत्याश्चर्ये। अत्र,

> " महता पुण्यपण्येन ऋतियं कायनौस्त्वया । पारं दुःखोदधेर्गन्तुं त्वर यावन्न भिद्यते ॥ "

इति वचनं भावनीयम्।

२९

क्षेत्रजपरमात्मैक्यप्रतिमाभावे जगद्धमप्रभवः । शुक्तित्वाज्ञानेऽस्यां यथैव कलघौतधीर्नृणां भवति ॥ ३० ॥

क्षेत्रजेति । क्षेत्रजः, क्षेत्रे देहे विद्यमानः क्षेत्रज्ञः जीवात्मा, तस्य परमात्मनश्चेक्यस्यापृथग्भावस्य प्रतिभायाः ज्ञानस्याभावे सति जगद्भमप्रभवः जगद्विषये भ्रमः परमात्मनः पृथग्भूतं जगदिति भ्रमः उदेति । तत्र निदर्शनमाह- शुक्तित्वाज्ञाने सति अस्यां शुक्तौ नृणां यथा कलधौतधीः रजतज्ञानं भवति, तथेत्यर्थः ।

नीले नेत्रे मकरविलसत्कुण्डली कर्णपाशी घोणोऽसीणः शितिमणिकृतादर्शहरयी च गण्डी। श्रीवत्सश्रीमणिवरकृतावासमेतच वक्षो

मध्यः पादौ तव मिय विभो शश्वदेते स्फुरन्तु ॥ ३१ ॥

नीलें नेत्रे इति । हे विभो तव नीले नेत्रे, मकरविलसत्कुण्डली मकराकारिवराजमानकुण्डलयुक्तौ कर्णपाशौ रमणीयौ कर्णों, अक्षीणः उन्नतः घोणः नासिका, शितिमणिकृतादर्शदृश्यौ गारुत्मतरत्नमयादर्शवत् सुन्दरौ गण्डौ कपोलों, श्रीवत्सस्य तन्नामकस्य लक्ष्मणः श्रिया मणिवरेण कौस्तुभेन च, अथवा श्रीवत्सेन श्रीमणिवरेण कौस्तुभेन च कृतावासम् एतत् वक्षः, मध्यः, पादौ इत्येते मिय शक्षत् अविच्छिनं स्फुरन्तु । ३१

नीले नेत्रे विपुले घोणश्रवणं विकासि वदनमिदम् । वक्षःश्रीः श्रीवत्सो बाहा मध्यं पदद्वयं स्फुरतात् ॥ ३२ ॥

नीलें नेत्रे इति । विपुले विस्तृते नीलें नेत्रे, घोणश्च श्रवणे च घोणश्रवणं नासिका श्रोत्रे च, विकासि इदं वदनम्, वक्षसः श्रीः, श्रीवत्सः, वाहा वाहू, मध्यं पदद्वयं च स्फुरतात्, मम मनसीति शेषः।

> जलं प्राज्ञा यस्मै द्रविणिमिव दत्वा कृतिधियः प्रपद्यन्ते कामान् प्रकृतिरियतैव प्रकटिता । क्यं त्वां पश्यामः सहजितिमिरान्धा वयमतो वरिष्ठं त्वां शौरे शरणमुपयाताः स्म भिषजाम् ॥ ३३ ॥

जलं प्राज्ञा यस्मा इति । हे शोरे, यस्मै भवते प्राज्ञाः कृतिधियः जलं, केवलं जलमपीत्यर्थः, द्रविणिमव धनिमव दत्वा कामान् प्रपद्यन्ते, इयतेव एतावतैव तस्य तव प्रकृतिः स्वभावः महोदारतेति यावत् , प्रकृटिता । तं त्वां सहजितिमिरान्धाः स्वभाविसद्राज्ञानात्व्यतमसा स्वभाविसद्रितिमरात्वयेन चक्षूरोगेण चान्धाः वयं कथं पश्यामः । अतः भिषजां संसाररोगनिवर्तकानां चिकित्सकानां च विरष्ठं श्रेष्ठं त्वां शरणं रक्षकमुपयाताः स्म ।

शशिवन्द्यस्य वदने पुत्रस्य पितरौ गिरा । स्मारितार्थावथामुब्य मानुब्यकमपश्यताम् ॥ ३४ ॥ शशिवन्द्यस्येति । वदने शशिना वन्दनीयस्य चन्द्रमसमपेक्ष्याधिकसुषम-वदनयुक्तस्येत्यर्थः, पुत्रस्य गिरा स्मारितार्थौ स्मारितपूर्वजन्मवृत्तान्तौ पितरौ अमुष्य मानुष्यकं मनुष्यरूपम् अपश्यताम् । ३४

> गोरसप्रिय एष स्यादिति मत्वेव बालकम् । घोषं निनीपौ जनके जगले निगलेन च ॥ ३५ ॥

गोरसप्रिय इति । एषः गोरसप्रियः स्यात् इति मत्वेव बालकं घोषं गोपालानामावासं जनके वसुदेवे निनीषौ सति निगलेन पादयोर्बद्वेन लोहमयेन श्रृङ्खलेन खयमेव जगले गलितेन बभूवे ।

वनानि यत्र ववृषुर्घनाः पुष्पाणि चाध्विन । स दुन्दुभिरवस्तेन ययावानकदुन्दुभिः ॥ ३६ ॥

वनानि यत्रेति । यत्र अध्वनि घनाः मेघाः वनानि जलानि पुष्पाणि च ववृषुः, तेनाध्वना दुन्दुभिरवः दुन्दुभेरिव गस्मीरः ध्वनिः यस्य सः आनक-दुन्दुभिः वसुदेवः ययौ, व्रजमिति शेषः ।

> अनं गोत्रिष्ठयो दद्युरिति विज्ञापयन्निव । अनन्तो व्रजमायान्तमनन्तरजमागमत् ॥ ३७ ॥

अन्नं गोत्रिखय इति । गाः त्रायन्त इति गोत्राः गोपाः, तेषां स्त्रियः अनं दशुरिति विज्ञापयन्तिव अनन्तः बलभदः व्रजमायान्तम् अनन्तरजम् अनुजं श्रीकृष्णमागमत् ।

रुष्टास्ते नागानां नाथस्य फणामणिप्रभानिकराः। तत्रत्येषु न शेकुर्निद्रार्पितमन्धकारमपनेतुम्॥ ३८॥

रुष्टास्ते नागानामिति । नागानां नाथस्य ते फणामिणप्रभानिकराः रुष्टाः सम्तः तत्रत्येषु वजे विद्यमानेषु जनेषु निद्रार्पितम् अन्धकारं बाह्यवस्तुज्ञानासमध्ये तमश्च अपनेतुं न शेकुः ।

धिगन्धः किल लोकोऽयं निद्रयेति स्वयं फणी । फणैः सितच्छत्रविधिं व्यथान्निष्कामणोत्सवे ॥ ३९ ॥

धिगन्धः किलेति । अयं लोकः ब्रजस्थो जनः निद्रया अन्धः किल । धिक्, अस्य निन्दास्तु । इति फणी रोषः स्वयं फणैः निष्क्रामणोत्सवे सितच्छत्र-विधि व्यधात् । ३९

> पुरोगा अभियान्ति स्म पार्श्वगान् पार्श्वघट्टनैः । दिदृक्षवस्तं गीर्वाणाः संत्राधं ते न मेनिरे ॥ ४० ॥

पुरोगा अभीति । तं दिद्दक्षवः पुरोगाः पुरो गच्छन्तो गीर्वाणाः पार्श्वगान् पार्श्वघट्टनः अभियान्ति स्म । ते गीर्वाणाः संबाधं न मेनिरे । ४०

> मान्यः स कविना नीतौ तातः पोतेन सूनुना । उत्तीर्य यमुनां सुप्तमविशन्नन्दमन्दिरम् ॥ ४१ ॥

मान्यः स कविनेति । नीतौ विषये कविना शुक्रेण मान्यः स तातः वसुदेवः सूनुनैव पोतेन यमुनामुत्तीर्य सुप्तं नन्दमन्दिरम् अविशत् । ४१

अरिष्टनाशमप्राप्तामिव निश्वाप्तवर्जिताम् । स्वसुतेन सुतां तस्य व्यत्यस्य गृहमानयत् ॥ ४२ ॥

अरिष्टनाशमिति । अरिष्टस्य बालारिष्टस्य नाशम् अप्राप्तामिव निश्वास-वर्जितां तस्य नन्दस्य सुतां स्वसुतेन व्यत्यस्य विनिमयं कृत्वा तस्य सुतायाः स्थाने स्वस्य सुतं निक्षिप्येत्यर्थः, गृहमानयत् ।

> वालो मे केशमुरार्थशोऽप्यपरः स्मरन्निति क्षितिपः। दूताहृतः कन्यां प्राक्षिपदश्मन्यसौ तु गगनमगात्॥ ४३॥

बालों में केशेति । केशमुरार्यशः ब्रह्मरुद्रविष्णूनामंशभूतोऽयं बालोऽपि मे अपरः न बालः इति स्मरन् क्षितिपः कंसः दूताहूतः सन् कन्याम् अश्मनि प्राक्षिपत् । असौ कन्या तु गगनमगात् ; अश्मन्यपतित्ववाकाशमगात् । ४३ कुशधारिणामिव कुलं भवद्विधैर्र्यथतां तवापि हृदयं दयोज्झितम् । धरणितले कचन धाम वैष्णवं भवतो वधाय समपादि दैवतै: ॥४४॥

कुशधारिणामिति । गगनं गतायाः कन्याया वचनं श्लोकद्वयेनाह । भव-द्विधैः दूरात्मिभः कुशधारिणां मुनीनां कुलिमव दयोज्झितं तव हृदयमि व्यथताम् । धरिणतले कचन प्रदेशे भवतो वधाय दैवतैः वैद्यावं विद्यासंबन्धि धाम तेजः विद्यवंशभूतो बाल इसर्थः । समपादि संपादितं वर्तते । ४४

> इष्टिर्विद्यत एवास्य न परं ते जगद्दुहाम् । उन्मूलने विसत्त्वानामित्युक्त्वान्तर्दधे शिवा ॥ ४५ ॥

इष्टिर्विद्यत इति । अस्य वैष्णवस्य धाम्नः, ते उन्मूलने परं न, कि तु जगद्द्रुहां जगतो द्रोहं कुर्वतां विसत्त्वानां दुर्वछानां, सत्त्वगुणरहितानां तामस-प्रकृतीनां दुष्टानामिति वा, उन्मूलने नाशने इष्टिः संकल्पः विद्यत एव, इत्युक्त्वा शिवा चण्डिका अन्तर्दधे ।

> स राजा श्रीत एतस्य पित्रोर्जेमिनिवर्त्मना । ददौ विमुक्ति कृष्णोऽपि स्वयं वैयासिकीं तयोः ॥ ४६ ॥

स राजा प्रीत इति । स राजा कंसः प्रीतः, 'दिष्टगतिरेव बळीयसी । किमिति मुधा स्वसारं तत्पित च हिनस्मि ' इति जातानुशयः तयोविषये प्रीतः सन् एतस्य पित्रोः देवकीवसुदेवयोः जैमिनिवर्मना जैमिनिसंमतप्रकारेण विमुक्ति निगळान्मोचनं ददौ । जैमिनिसंमता विमुक्तिर्हि नश्वरः स्वर्गादिभोग एव । तमेव नश्वरसुखभोगं तयोर्ददावित्यर्थः । भगवान् कृष्णोऽपि तयोः देवकीवसुदेवयोः स्वयं वैयासिकी व्याससंमतां विमुक्तिम् अपुनरावृत्तिळक्षणां परिपूर्णब्रह्मानुभवरूपा-मनश्वरसुखमर्यी स्वसायुज्यरूपां परममुक्ति ददौ । ४६

स राजा प्रीत एतस्य पितरौ तावमूमुचत् । यौ विमुक्तौ भवनैतौ किं नु कंसः करिष्यति ॥ ४७ ॥ स राजा प्रीत इति । स राजा कंसः प्रीतः सन् एतस्य पितरौ तौ देवकीवसुदेवौ अमूमुचत् निगल्लबन्धात् अमोचयत् । यौ भवेन संसारेण विमुक्तौ एतौ देवकीवसुदेवौ कंसः किं नु करिष्यति, न किमपीत्यर्थः । ४७

> सुगुप्रायोऽसौ वनान्तस्तत्र गोयज्ञभूसुराः । बालाश्च वध्या युष्माभिः श्रुतं चेदम्बिकावचः ॥ ४८ ॥

सुगुप्रायोऽसाविति । अथ केश्यादीन।सुरांशानुद्दिश्य कंसस्य वचनमाह । असी वनान्तः सुगुप्रायः शोभनाभिगोभिः प्रचुरः । अम्बिकावचः चण्डिकावचनं युप्माभिः श्रुतं चेत् , तत्र वनान्ते विद्यमानाः गावः यज्ञाः भूसुराः बालाश्च युष्मा-भिर्वध्याः ।

घिगस्तु ह्रास एतेषां कार्योऽन्नस्य मखाशिनाम् । यतन्ते संततं ते मां हन्तुमन्तर्हिता अपि ॥ ४९ ॥

धिगस्तु ह्रास इति । एतेषां मखाशिनां मखभुजां देवानाम् अन्नस्य हविषः ह्रासः कार्योऽस्तु । धिक्, एतानिति शेषः । ते देवा अन्तर्हिता अपि भूत्वा मां हन्तुं सततं यतन्ते ।

> अङ्गानि यदमात्यप्रोतान्येवेतराणि षडपि यतः । युष्मदधीनाः प्राणा ममेत्युवाच नृपोऽथ केश्यादीन् ॥ ५० ॥

अङ्गानि यदेति । अथ नृपः कंसः यतः इतराणि षडपि अङ्गानि स्वामिसुहृत्कोशराष्ट्रदुर्गवलानि अमात्यप्रोतान्येव, अमात्यायत्तानीति यावत्, ततः मम प्राणाः युष्मदधीनाः इति केश्यादीनुवाच ।

सेनावान् राजाज्ञामाशु गृहीत्वा मुवस्तले सकले । राक्षसदैत्यसमूहः प्रसप्तार प्राणिनां हरन् प्राणान् ॥ ५१ ॥

सेनावान् राजेति । आशु शीव्रमेव, अविचारितमेवेत्यर्थः । राजाज्ञां गृहीत्वा राक्षसंदैत्यसमूहः सेनावान् सन् सकले भुवः तले प्राणिनां प्राणान् ६१न प्रससार ।

धीराः संनद्धमतयो राज्ञे कृतकरार्पणाः । नन्दादयो यग्रुर्घोषं नन्दनत्राणतत्पराः ॥ ५२ ॥

धीराः संनद्धेति । धीराः मनीषिणः संनद्धमतयः प्रत्युत्पन्नमतयः तत्तत्का-लोचितिधिय इत्यर्थः, नन्दादयः सामन्तभूपालाः राज्ञे कंसाय कृतकरापणाः, कर-रूपेण देयानि धनादीनि दत्वा नन्दनत्राणतत्पराः सन्तः घोषं ययुः । ५२

शालीनप्रधनं विद्यातपत्ती यस्य केवलम् । स गर्गो जातकर्मादीन् व्यधाद्भुढं कुमारयोः ॥ ५३ ॥

शालीनप्रधनमिति । यस्य शालीनं प्रकृष्टं धने केवलं विद्यातपसी, नान्यद्वनिमर्थ्यः, तपोधन इति यावत्, स गर्गो मुनिः कुमारयोः वलराम-श्रीकृष्णयोः जातकर्मादीन् संस्कारान् गूढं व्यधात्। ५३

> क्षीरं गोर्नो नयेनैव ध्वस्तमित्यस्य दुष्कियाः। यथा गूहेयुरेवं स कृष्णोऽभूद् व्रजवल्लभः॥ ५४॥

क्षीरं गोर्नो नयेनेति । नः गोः क्षीरं नयेनैव औचित्येनैव ध्वस्तम् ; नानेन बालेनेति अस्य कृष्णस्य दुष्क्रियाः दुष्टाः बालचेष्टाः यथा गूहेयुः, एवं स कृष्णः बजवल्लभः बजस्थानां गोपानां गोपीनां च प्रियतमोऽभूत् । ५४

> रव्नचयो नृपतिः कनकं वा यस्य हि तेजिस छेशवशेन। इष्टतमं जगतीह स पित्रोस्तुष्टिमगादिति किं नु वदामः॥ ५५॥

रत्नचरो नृपतिरिति । यस्य भगवतो हि तेजसि विद्यमानेन छेशवशेन तेजसोऽयुतायुतांशेनेत्यर्थः; रत्नचयः नृपतिः कनकं वा इह जगित सर्वेषामिष्टतमं भवति सः पित्रोस्तुष्टिमगात , तुष्टिकरोऽभूदित्यर्थः;। इति कि नु वदामः कि वक्तव्यम् । भगवतस्तुष्टिकरत्वं कमुतिकन्यायसिद्धमित्यर्थः। ५५

ताः प्रजाः प्रज्ञाः स्युरिमा जनन्योऽस्य समन्ततः । विषं दास्ये तथापीति ददती पूतना गता ॥ ५६ ॥ ताः प्रजाः प्रज्ञाः स्युरिति । ताः एता इत्यर्थः ; प्रजाः प्रज्ञाः स्युः विवेककुश्चालाः स्युः, अतो मम कपटकर्म जानीयुरित्यर्थः । अस्य बालसंघस्य समन्ततः इमाः जनन्यः वर्तन्ते ; अतोऽत्र न गन्तन्यम् । तथापि विषं दास्ये इति विषं ददती पूतना गता ; ब्रजमिति शेषः । ५६

अश्वानां को योग्य आभीरवर्गे व्याघाः प्राप्ताः किं नु सिंहाश्च गोष्ठम्। सैवं तत्तत्सत्त्वसत्तानुमाने योग्या नादेनाप देहं स्वमन्ते ॥ ५७ ॥

अश्वानां को योग्य इति । अथ श्रीकृष्णेन निपीतप्राणायाः पूतनायाः मरणसमये संजातं भयंकरं शब्दं श्रुत्वा ब्रजस्थानां भीतिमाह । आभीरवर्गे गोपानां समूहे कः अश्वानां योग्यः, अश्वान् नियन्तुं कः समर्थः । अथवा व्याघाः सिहाश्च गोष्ठं ब्रजं किं नु प्राप्ताः । एवम् उक्तप्रकारेण तत्तत्त्तत्त्वानां तत्तद्दुष्ट-प्राणिनां सत्ताया अनुमाने योग्या सा पूतना नादेन सह अन्ते स्वं देहमाप। ५७

तद्वैरं प्रिययात्यर्थमसतां इतया तया । दैत्येषु निहितं येन हताः स्युस्तेन चक्रिणा ॥ ५८ ॥

तद्वैरं प्रिययेति । असताम् अत्यर्थ प्रियया हतया तया दैत्येषु तत् तादृशं वैरं निहितं, येन ते सर्वे तेन चिक्रणा हताः स्युः । ५८

धवस्त्वम्भोधिकन्यायाः स्तन्यायारब्धरोदनः । अनसोऽधः शयानोऽदः पदा दूरमपातयत् ॥ ५९ ॥

धवस्तिवति । अम्भोधिकन्यायाः धवस्तु श्रियः पतिः श्रीकृष्णस्तु स्तन्या-यारब्धरोदनः सन् अनसः शकटस्याधः प्रदेशे शयानः अदः शकटं पदा दूर-मपातयत् ।

ग्रामस्तस्य रवात् त्रासमाससाद वर्जोकसाम् । नन्दस्तु हरिनामानि जपन् जग्राह बालकम् ॥ ६० ॥

यामस्तस्येति । तस्य रवात् बजोकसां प्रामः त्रासमाससाद । नन्दस्तु बालकस्य शुभप्राशंसमानः हरिनामानि जपन् बालकं जप्राह । ६० जन्मजरारहितममुं वात्यातनुरहरदय तृणावर्तः । गगनात्तमपि शिलायां निपात्य तस्योरसि स्वयं व्यहरत् ॥ ६१ ॥

जन्मजरेति । अथ वात्यातनुः तृणावर्तो नामासुरः जन्मजरारहितम् असुं कृष्णम् अहरत् । कृष्णस्तु तमपि तृणावर्तमपि गगनात् शिलायां निपात्य तस्यो-रसि स्वयं व्यहरत् ।

> इष्टकाः कार्या मुनिभिर्यज्ञायाद्याभयैरिति । दृष्टवन्तो वदन्ति स्म मर्त्या दैत्यक्लेवरम् ॥ ६२ ॥

इष्टकाः कार्या इति । अद्य मुनिभिः अभयैः सिद्धः यज्ञायेष्टकाः चितिकरणार्थे मृन्मयिशलाखण्डाः कार्याः । इत्येवं दैत्यकलेवरं दृष्टवन्तो मर्त्याः वदन्ति स्म । ६२

कुलगुरुः स्यादयं रक्षितो विष्णुने-त्यथ सुतं वक्षसो राक्षसादाददे । अजपदीशस्य नामानि चामुं स्पृशन् अमयति स्मानने चास्य गोवालिषम् ॥ ६३ ॥

कुछगुरुः स्यादिति । अध विष्णुना रक्षितः अयं कुछगुरुः स्यात् इति वदन् नन्दः राक्षसात् रक्षःसंवन्धिनः वक्षसः सुतमाददे । अमुं स्पृशन् ईशस्य नामानि चाजपत् । अस्यानने गोवाछिं च भ्रमयति स्म । ६३

> मुनिस्त उम्रो भूतेशः शूलपाणिरुमासखः । करोतु रक्षामनिशमिति रक्षामथाक्षिपत् ॥ ६४ ॥

मुनिस्त उप्र इति । अथ मुनिः उप्रः भूतेशः शूलपाणिः उमासखः ते अनिशं रक्षां करोतु इत्युक्त्वा रक्षां तदुपरि अक्षिपत् । ६४

प्रमोदकरतां पित्रो रक्षन्तौ रामकेशवौ । कणितकक्किणिकावेतौ जातौ प्रारब्धरिक्कणौ ॥ ६५ ॥

## हरिचरितम्

प्रमोदकरेति। पित्रोः यशोदानन्दयोः प्रमोदकरतां रक्षन्तौः प्रमोदं जनयन्तावेवेत्यर्थः। एतौ रामकेशवौ कणित्किङ्किणिकौ शब्दायमानाभिः कट्यां पादयोश्व बद्राभिः क्षुद्रघण्टिकाभिः युक्तौ प्रारब्धरिङ्कणौ आरब्धचङ्क्रमणौ जातौ।

> राशाङ्कानुगतां लक्ष्मीं विश्वतौ वदनाम्बुजे । अचिरादिव पादाभ्यामपुनीतामुभौ व्रजम् ॥ ६६ ॥

शशाङ्कानुगतामिति । उभौ रामकृष्णौ वदनाम्बुजे शशाङ्कानुगतां चन्द्र-सदर्शी लक्ष्मी शोभां विभ्रतौ अचिरादिव पादाभ्यां ब्रजम् अपुनीताम् । ६६

> वक्ष्यामि कालमिवलानिप वश्चयित्वा पातुं पयोऽनुगृहमन्वहमित्युदीर्य । कृत्वा वशे शिशुघटामिपवत्तयैव सार्ध तया स खळु नन्दसुतो मुकुन्दः ॥ ६७ ॥

वक्ष्यामि कालमिति । नन्दसुतः सः मुकुन्दः अखिलानपि वश्चयित्वा अनुगृहं प्रतिगृहम् अन्वहं प्रत्यहं पयः पातुं योग्यं कालं वक्ष्यामि इत्युदीर्य शिशुघटां बालानां समूहं स्ववशे कृत्वा तया सार्ध बालसमूहेन सह तथैव अपिबत् ।

> संभेदः खलवृत्त्या नास्य तथाप्येष दिषरसालघटान् । भङ्कत्वाहनि पीतपया धेनुषु वत्सान् युयोज रजनीषु ॥ ६८ ॥

संभेदः खलेति । अस्य खलवृत्त्या दुष्टाचारेण संभेदः संगमः यद्यपि न ; यद्यपि न दुष्टाचार इत्यर्थः । तथापि एषः अहनि दिधरसालघटान् दिधरसपूर्णान् घटान् भङ्कत्वा पीतपयाः सन् रजनीषु वत्सान् धेनुषु युयोज योजयामास । ६८

> शीलप्रियस्त्वङ्गनानामतीवायं ततो न ताः । इयतापि यदा चेस्रुस्तदाज्यादीन्यनाशयत् ॥ ६९॥

शीलप्रिय इति । अयम् अङ्गनानाम् अतीव शीलेन प्रियः । ततः ता इयतापि कर्मणा यदा न चेलुः कृष्णविषये चलितमनसो न वभूबुरित्यर्थः ; तदा आज्यादीन्यपि अनाशयत् ।

वेलातरव इवैतौ नद्येव मयार्जुनावुलुखलतः । सिल्लिजवादिव भग्नौ कार्याविति विक्रियाशतान्यतनोत् ॥ ७० ॥

वेलातरव इति । एतौ अर्जुनौ अर्जुनवृक्षौ नचेव मया सलिलजवादिव उछ्खलतः वेलातरव इव भग्नौ कार्यो इति मत्वा विक्रियाशतानि अतनोत् । ७०

> विभिन्नं कर्मणा तस्य गोप्यः शिक्यादि चिक्षिपुः । मातुरग्रेऽथ सा कृष्णं दाम्नावध्नादुस्रुखले ॥ ७१ ॥

विभिन्नं कर्मेति । तस्य कर्मणा चेष्टया विभिन्नं शिक्यादि ; शिक्यं नाम दिधभाण्डादिनिक्षेपाय कल्पितो रज्जुमयो लम्बमान आधारिवशेष: । गोष्य: मातु: यशोदाया: अप्रे चिक्षिपु: । अथ सा यशोदा कृष्णं दाम्ना रज्ज्वा उल्लुखले अबभात ।

धर्मवान् रामासि पयस्त्वं पिवेत्यस्य पश्यतः । ददौ रामाय सा तासामप्यदाद्यद्विनाशितम् ॥ ७२ ॥

धर्मवान् रामेति । हे राम, त्वं धर्मवान् असि । अतः त्वं पयः पिन । इत्युक्त्वा अस्य पश्यत एव ; अस्मिन् कुरुणे पश्यत्येव तमनादृत्य । यत् विनाशितं तत् पयः रामाय तथा तासामिप गोपीनामिप सा यशोदा अदात् । ७२

स व्यालो नास्ति योऽत्रैनं चानयामीति सा ययौ । कर्षन्तुस्कूललं तेन स बभञ्जार्जुनदुमौ ॥ ७३ ॥

सं न्यालो नास्तीति। यः सः न्यालः दुष्टः अत्र नास्ति, एनं चानयामीत्युषत्वा सा ययौ। सः कृष्णः उछ्रखलं कर्षन् तेन उछ्रखलेन अर्जुनदुमौ बभक्ष। ते बाला भ्रान्तात्मतया चुक्रुशुस्तस्य येऽनुगाः । तौ कुवेरसुतौ शापकृच्छ्रादुच्छ्रायमापतुः ॥ ७४ ॥

ते वाला भ्रान्तेति । तस्य ये अनुगा वालाः ते भ्रान्तात्मतया विभ्रान्त-मनस्कतया चुक्रुशुः । कुबेरसुतौ तौ अर्जुनवृक्षरूपिणौ नलकूवरौ शापकृच्छ्रात् उच्छायम् उन्नतस्थानम् आपतुः ।

> कामाः सन्नाः स किं न स्यादवस्थां याति मे सुतः। इत्यधावद्यशोदार्ता तत्र यत्र दुमध्वनिः॥ ७५॥

कामाः सन्ना इति । कामाः अस्माकमभीष्सितानि सर्वाणि, सन्नाः नष्टाः । सः मे सुतः अवस्थां यातीत्येतत् कि न स्यात् , अवस्थां कि न यायादित्यर्थः । इति वदन्ती यशोदा आर्ता सती यत्र द्रुमध्विनः संजातः तत्र अधावत् । ७५

> होमं पुत्रार्थमतनोत्रन्द उद्दिश्य यं प्रमुम् । आनर्च विप्रानन्नाद्यैः स नो विष्णुः प्रसीदतु ॥ ७६ ॥

होमं पुत्रार्थमिति । यं प्रभुम् उद्दिश्य नन्दः पुत्रार्थं होममतनोत्, अन्नाद्यै: विप्रान् आनर्चे च, स विष्णुः नः प्रसीदतु । ७६

> मणिर्मानद एवायं कृष्णो मुष्णंस्तमो निशि । धिक् मया पापया त्यक्तः श्रद्धेयः सर्वदेहिनाम् ॥ ७७ ॥

मणिर्मानद इति । अयं कृष्णः निश्चि तमः मुष्णन् अपहरन् मानदः गौरवप्रदः मणिरेव इति सर्वदेहिनां श्रद्धेयः सः पापया मया त्यक्तः । मां धिक् ।

> नाविद्धः पादे वा बाह्वोर्वा नूनमेष यदि जीवेत् । इत्यं व्याकुलमनसा मात्रा प्रापे निरामयः पुत्रः ॥ ७८ ॥

Ace. No. 12232

नाविद्धः पाद इति । एषः पादे वा बाह्वोर्वा नाविद्धः अनाविद्ध इत्यर्थः । नूनम् असंदिग्धं यदि जीवेत् , जीवेद्वा ; इत्थं व्याकुलमनसा मात्रा निरामयः पुत्रः प्रापे प्राप्तः ।

उत्पलं निधिरसौ दशा श्रियामाननेन कमलं कदर्थयन् । कैरवं च हसितेन बालको दृश्यते स्म बत विस्मितैर्जनैः ॥ ७९॥

उत्पलं निधिरिति । श्रियां निधिः असौ दृशा उत्पलम् , आननेन कमलं इसितेन कैरवं च कदर्थयन् बालः विस्मितेर्जनैः दृश्यते स्म । वतेति हर्षे । ७९

> शुद्रस्तु योद्धा राजा वा नेदृशापदि तारकाः । इत्याह नित्यं नो विष्णुरिति नन्दोऽग्रहीत्सुतम् ॥ ८० ॥

शूद्रस्तु योद्धेति । ईदृशापिद शुद्धो वा योद्धा राजा वा अन्ये येऽपि केऽपि वा न तारकाः, आपदं निवारियतुं न समर्थाः । इति भगवान् विष्णुः नः नित्यमाह । इति वदन् नन्दः सुतम् अग्रहीत् ।

विरुद्धं स्त्रीधनादीनां निमित्तमिह दृश्यते । वयं बृन्दावनं याम इति संमन्त्र्य ते ययुः ॥ ८१ ॥

विरुद्धं स्त्रीधनेत्यादि । इह गोकुछे स्त्रीधनादीनां विरुद्धं निमित्तं दृश्यते । तस्मात् वयं बृन्दावनं नाम स्थछान्तरं यामः इत्येवं संमन्त्र्य ते नन्दादयो बृन्दावनं ययुः ।

हीनप्रायो नटजनस्तेन गोपीजनैः सह। हरिद्वयेन विपिने संगीतमनुतिष्ठता ॥ ८२॥

हीनप्रायो नटजन इति । गोपीजनैः सह विपिने संगीतमनुतिष्ठता हरिद्वयेन रामकृष्णरूपेण नटजनो हीनप्रायः प्रायशो हीनोऽभवत् । . ८२ धिगश्वः वित्रोऽयमहो मृषेत्यास्फालितैर्मु हुः । अश्वादिलीलां कुर्वाणैः कचिद् व्यहरतामुभौ ॥ ८३ ॥

धिगश्वः खिन्नोऽयमिति । अयमश्वः खिन्नः धिक् । अहो मृषा मिथ्यैतत् । इति मुद्दः आस्फालितैः करतलघट्टनैः अश्वादिलीलां कुर्वाणैः गोपबालैः सह उभौ रामकृष्णौ किचित् वनस्थले व्यहरतां विहारमकुरुताम् । ८३

दिशतु नः पथ्यमित्यनिशमाशंसतां व्रजवधूचेतसां स्मरदुरन्तज्वरम् । निजशरीरार्पणैरशमयन्माधवः प्रतिवधूद्धावितप्रथितकोलाहलैः ॥ ८४॥

दिशतु नः पथ्यिमिति । नोऽस्माकं पथ्यं दिशतु । इत्यनिशं सदा आशं-सतां ब्रजवधूचेतसां संबन्धिनं स्मरजिनतं दुरन्तं ज्वरं माधवः प्रतिवधूभिः उद्गावितः प्रथितः कोलाहलो येषां तैः निजशरीरार्पणैः अशमयत् । गाढालिङ्ग-नेन तासां मदनतापं शमयामासेत्यर्थः ।

> जनोऽन्धः पापकलिलः कालियप्रमुखो विषैः । मामपश्यन् दूषयति विषमस्या यमस्वसुः ॥ ८५ ॥

जनोऽन्धः पापकलिख इति । पापकलिखः पापैर्निविडः अत एवान्धः कृत्याकृत्यिविकेशान्यः कालियप्रमुखो जनः मामपश्यन् दृष्टिनिप्रहार्थमवतीर्णं मामजानन् स्वकीयविषेः अस्या यमस्वसुः यमुनानद्याः विषं जलं द्षयित अनुपन्भोग्यं करोति ।

गर्ह्या स्यान्मा तृषार्तानामियमित्यात्तधीर्हरिः । जातु रामं विना गत्वा न्यपतत्कालियह्रदे ॥ ८६ ॥

गर्ह्या स्यादिति । इयं यमुना तृषार्तानां पिपासापीडितानां गोगोप-कुलादीनां गर्ह्या निन्दनीय। मा स्यात् मा भूदित्यात्तधीः कृतिनश्चयो हरिः श्रीकृष्णः जातु कर्सिमश्चित्समये रामं बलभद्रं विना स्वयमेक एव गत्वा कालि-यह्नदे कालिययुक्ते हृदे न्यपतत् । मान्यो लोकेषु नः कृष्णो नीपाग्रादुग्रपत्रगे । सल्लि पतितो मोहादिति गोपा विचुकुशुः ॥ ८७ ॥

मान्यो छेकेष्विति । लोकेषु माननीयो नः कृष्ण: नीपवृक्षस्याप्रप्रदेशात् उप्रेण भयंकरेण पन्नगेन कालियाख्यसर्पेण युक्ते सलिले मोहात् पतितः । इति गोपा: विचुकुशु: ।

धन्यः शरैरयोद्वेलविषदिग्धजलोक्षितः । वनान्तोऽस्याः प्रजञ्वाल समन्तात्पतिते हरौ ॥ ८८ ॥

धन्यः शरेरिति । अथ शरेः सितपुष्पगुच्छैर्जलप्रान्तप्ररोहिभिः स्थूल-दर्भाकृतिपत्रैस्तृणविशेषैः धन्यः धनवान् , शरप्रचुर इत्यर्थः । अस्याः यमुनायाः वनान्तः तत्तीरवर्तिवनमध्यप्रदेशः हरौ श्रीकृष्णे पतिते सित समन्तात् उद्वेलेन वेलामितक्रम्य प्रवृद्धेन विषदिग्धेन जलेनोक्षितः सिक्तः सन् प्रजज्वाल विषवेगजेन विह्ना दग्धोऽभूत् ।

> सुित सिन्नत्यमस्माकं चित्तमद्य तु वेपते । इति चिन्ताकुलो नन्दः शुश्राव रुदतां रुतम् ॥ ८९॥

सुखि सिन्नित्यमिति । नित्यं सुखि सत् अस्माकं चित्तमद्य वेपते । तत्र किं निदानं स्यादिति चिन्तया व्याकुलो नन्दः रुदतां गोपानां रुतं शब्दं शुश्वाव ।

> लामो घान्यस्य योऽस्माकं स सर्वो विप्रसात्कृतः । इति नन्दोऽभ्यगाद्गोपैः कालिन्दीकूलमाकुलः ॥ ९०॥

लाभो धान्यस्येति। अस्माकं यो धान्यस्य लाभः स सर्वोऽपि; समप्रमपि लब्धं धान्यमित्यर्थः। विप्रसात्कृतः ब्राह्मणाधीनः कृतः, ब्राह्मणेभ्यो दत्तो भविष्यतीति निश्चित्य नन्दः आकुलः सन् गोपैः सह कालिन्दा यमुनायाः कूलं तीरमभ्यगात्। अङ्कूरं निरयस्यापि न परं लौकिकापदाम् । शोषयिष्यति योऽस्माकं तमृते जीवनं वृथा ॥ ९१ ॥

अङ्कूरं निरयस्येति । यः श्रीकृष्णः लौकिकापदाम् ऐहलौकिकानामा-पदाम् अङ्कूरं प्रथमप्ररोहं परं शोषियष्यतीति न, किं तु निरयस्य पारलौकिकस्य नरकस्यापि अङ्कूरं शोषियष्यति; भगवति विन्यस्तिचत्तानां नरकप्राध्यभावादिति भावः । तं श्रीकृष्णम् ऋते विहाय अस्माकं जीवनं वृथा व्यर्थ भवति । ९१

> धावेद्वैद्योऽत्र मित्रं वा नैवाद्य त्रातुमापदः । भक्ष्या भवाम नागस्य भगवत्यर्पिताशयाः ॥ ९२ ॥

धावेद्वैद्य इति । अद्यास्मानापदः त्रातुं वैद्यो मित्रं वा अत्र न धावेत् । भगवति श्रीकृष्णे अर्पिताशयाः विन्यस्तचित्ताः वयं नागस्य कालियस्य भक्ष्याः भवाम ।

> गत्वा सुराष्ट्रं तद्विष्णोः सद्यो मोदाम मा चिरम् । इति घोषे स्थिते रामस्तमस्मारयदीश्वरम् ॥ ९३ ॥

गत्वा सुराष्ट्रमिति । नागेन भक्षितानां स्वेषां परमपुरुषार्थप्राप्तिमाह । सद्यः अविलम्बेन विष्णोः तत् परमपुरुषार्थत्वेन श्रुत्यादिषु प्रसिद्धं सुराष्ट्रं श्रीवैकुण्ठाख्यं नगरं गत्वा मा चिरम् अचिरादेव मोदाम । इति घोषे गोपानां कोलाहले जाते रामो बलरामः तं श्रीकृष्णम् ईश्वरं सर्वलोकेश्वरं दृष्टनिप्रहाय मर्त्यलोके अवतीर्णम् अस्मारयत् ।

> गमनकालममुष्य निवेदयन्निजगृहादिधवारिधि माधवः । शिरिस निष्ठुरपादविघट्टनैर्गलितदर्पमथाकृत दर्पकम् ॥ ९४ ॥

गमनकालिमिति । अथ माधवः श्रीकृष्णः अमुष्य काल्प्यस्य निजगृहात् यमुनाहदात् अधिवारिधि वारिधि प्रति गमनकालं निवेदयन् शिरिस काल्प्यि-फणामण्डले निष्ठुरपादिविघट्टनेः कठोरैः पादताडनैः दर्पकं दृप्तं तं काल्प्यं गलित-दर्पम् अकृत ।

दयावान् रोगिणममुं भर्तारं त्वं प्रयच्छ नः । इति स्वीकृत्य तं पत्न्यो यग्रुरिन्धि विहायसा ॥ ९५ ॥

दयावान् रोगिणमिति । हे कुष्ण दयावान् त्वं रोगिणं भवत्पाद-ताडनेन संजातब्यथम् अमुं भर्तारं नः अस्मभ्यं प्रयच्छ । इति संप्रार्थ्य पत्न्यः कालियपत्न्यः तं भर्तारं स्वीकृत्य लब्ध्या विहायसा वियन्मार्गेण अर्बिध ययु: । ९५

> होमस्थानं वनमभूत्तद्विशेषेण यज्वनाम् । नीपश्च पापशमनः सोऽप्यसौ यमुनाहृदः ॥ ९६ ॥

होमस्थानं वनमिति । तत् वनं यमुनातीरवनं कालियनिरासानन्तरं विशेषेण यज्वनां यजनशीलानां होमस्थानमभूत् । भगवत्पदकमलविन्यासधन्यम् , अत एव परमपावनं चैतद्वनमिति मत्वा सर्वेऽपि यज्वानस्तत्रागत्य यज्ञमकुर्वनि-त्यर्थः। एवं सः नीपः कदम्बवृक्षोऽपि पापशमनो बभूव। तथा असौ यमुनाहदोऽपि पापशमनो बभूव। ५६

श्रीमान् पुत्रो वारिपूरिमव नन्दस्य यामुनम् । सुशीतमतनोद्घाष्पं स्वाङ्गसङ्गाद् वजौकसाम् ॥ ९७ ॥

श्रीमान् पुत्र इति । नन्दस्य श्रीमान् पुत्रः श्रीकृष्णः यामुनं यमुना-संबन्धिनं वारिपूरिमव जलप्रवाहिमव ब्रजौकसां गोपानां बाष्पं स्वाङ्गसङ्गात् सुशीतम् अतनोत् । ९७

तन्मम नामावन्यां कृत्यमिति प्राप्य परिवृतो गोपै:। रामो राप्तभदैत्यांस्तालवने धेनुकादिकानवधीत्॥ ९८॥

तन्मम नामेति । रामो बलराम: अवन्यां भुवि मम तन्नाम कुयमिति मत्वा भुवं प्राप्य गोपै: परिवृत: सन् तालवने तालवृक्षाणामरण्ये स्थितान् धेनुकादीन् रासभदैत्यान् रासभरूपिणोऽसुरान् अवधीत्। 96

## हरिचरितम्

दानानां क्रमकर्त्रेक्यनियमेच्छा कदर्यता । इति तस्यानुगान् कांश्चिद्यमायादात्स्वयं हरिः ॥ ९९ ॥

दानानां क्रमेत्यादि । हरिः श्रीकृष्णः दानानां विषये क्रमक्त्रेंक्यनियमेच्छा पूर्विमिदं देयं पश्चादिदमिति क्रमस्य एकेनैव कर्जा सर्व देयं नान्येन तत्संबन्धिनापीति कर्जेक्यिनयमस्य चेच्छा कदर्यता कदर्यस्य छूब्धस्य कर्म भवति । छूब्ध एवैतद्वयाजेन विलम्बं कुर्यादित्यर्थः । इति मत्वा तस्य धेनुकस्यानुगान् कांश्चिदैत्यान् यमाय स्वयमेव बलराममप्रतीक्ष्यैवादात् । तदनुगान् स्वयं जघाने त्यर्थः ।

क्षेत्रवानस्तु देशेन शश्वनमुनिजनोऽमुना । इति तौ जग्मतुर्गोपैः स्तूयमानौ निजं व्रजम् ॥ १०० ।

क्षेत्रवानस्त्वित । मुनिजनः अमुन। देशेन यमुनातीरप्रदेशेन शक्षत् निरन्तरं क्षेत्रवान् अस्तु । अमुं देशं स्वावासक्षेत्रं करोत्वित्यर्थः । इति मत्वा तौ रामकृष्णौ गोपै: स्तूयमानौ निजं ब्रजं जग्मतुः । १००

> शंमुर्जयति दैतेयान् संभावयति च कचित् । विष्णुरभ्यर्थितो हन्याद्युवां स्वयमहो हथः ॥ १०१ ॥

शंभुर्जयतीति । स्तुतिप्रकारमेवाह । शंभुः दैतेयान् अन्धकादीनसुरान् किचिज्ञयति । किचित्तु बाणादीनसुरान् सुहृद्भूत्वा संभावयति च । न तु सर्वदा दैतेयान् हन्ति । विष्णुः अभ्यर्थितः सन् देतेयान् मधुकैटभादीन् हन्यात्, न त्वनभ्यर्थितः । युवां तु स्वयमेवानभ्यर्थितावेव तान् हथः । अहो इत्याश्चर्ये । १०१

> रत्नाङ्गनार्थदायादि विवादालम्बनं विना । वध्यानवध्यानपरैरपध्यानपरान् मुवः ॥ १०२ ॥

रत्नाङ्गनार्थत्यादि । विवादस्य परस्परवैरस्यालम्बनभूतं रत्नाङ्गनार्थदायादि विना वध्यान् , तथा अपरै: अन्यै: अवध्यान् , तथा भुवः अपध्यानपरान् पिडनचिन्तापरान् ; असुरानित्यप्रिमस्लोकस्थेनान्वयः । १०२

रक्ष्या सा पार्थिवी नित्यं जनतेति व्रतादिव । निष्टनतोरसुरान्नित्यमद्भुतेयं प्रगल्भता ॥ १०३॥

रक्ष्या सा पार्थिवीति । पार्थिवी पृथिव्यां जाता सा जनता जनसमूहः नित्यं रक्ष्या इति बतादिव नित्यमसुरान निन्नतोः युवयोरियं प्रगरूभता प्रौढिमा अद्भुता आश्चर्यकरी । देवतान्तरेषु ईदशी प्रौढिर्न दृश्येति भावः । १०३

सापत्यनिन्दा नन्देन क्रियते युवयोः कृते । अपायशङ्कयेत्यासन् सखायो मुखराः शतम् ॥ १०४ ॥

सापत्यनिन्देति । नन्देन नन्दगोपेन युवयोः कृते विषये अपायशङ्कर्या 'कदा कीदशोऽपाय एतयोः संभवेत ' इति शङ्कया सापत्यनिन्दा सापत्यानाम् अपत्यवतां जनानां निन्दा गर्हा 'किमर्थे छोके जनाः शङ्कास्पदैरपत्यैर्युज्यन्ते । यदि निरपत्या भवेयुः तदा निःशङ्काः सुखिनो भवेयुः ' इति निन्दा क्रियते । इति अनयोः शतं सखायः मुखराः शब्दायमाना आसन् । १०४

जनो मान्यं हि भाण्डीरवटं प्राप्य चकार सः । द्वन्द्वकीडामय प्राप प्रलम्बो गोपरूपधृत् ॥ १०५ ॥

जनो मान्यं हीति । स जनो गोपजनः मान्यं माननीयं भाण्डीरवटं भाण्डीराख्यं वनस्थं वटवृक्षं प्राप्य द्वन्द्वक्षीडां द्वाभ्यां द्वाभ्यां सह मिलित्वा करणीयां क्रीडां चकार । अथ प्रलम्बो नामासुरः गोपरूपधृत् गोपरूपं धृत्वा तं देशं प्राप ।

स वाजिराजवत्प्राह जितस्त्वन्यं वहत्विति । स्वयं जितोऽवहद्रामं क्षणाद् व्योम जगाम च ॥ १०६ ॥

स वाजिराजविदिति । सः प्रलम्बः जितः क्रीडायां यः पराजितः सः, अन्यं तत्र विजेतारं वाजिराजवत् अश्वश्रेष्ठवत् वहतु स्कन्धेन द्धातु इति गोपान्ः प्राह । अनन्तरं स्वयं जितः सन् रामं बछरामम् अवहत् । क्षणादेव ब्योम आकाशं जगाम च । बछरामं स्कन्धे धृत्वोत्पत्य आकाशे जगामेत्यर्थः । १०६

> आकारो युद्धमेतेन काङ्क्षतो ववृधे द्विष: । मुष्टचा मुसलिनो दैत्यो गतासुरपतच सः ॥ १०७॥

आकारो युद्धमिति । एतेन वलरामेण सह युद्धं काङ्क्षतः द्विषः प्रलम्बस्याकारः देहः ववृधे । गोपरूपं विहाय महदासुरं रूपमुवाहेत्यर्थः । अथ मुसलिनः मुसलायुधवतो वलरामस्य मुष्ट्या सः दैत्यः प्रलम्बः गतासुः विगलितप्राणः भूमौ अपतच्च ।

> दास्यामः श्राद्धमस्मै नो बान्धवायेति वह्नवाः । सोत्प्रासं गोशकृत्पिण्डांस्तन्मुखे किल चिक्षिपुः ॥ १०८ ॥

दास्यामः श्राद्धमिति । वल्लवाः गोपाः नोऽस्माकं वान्धवाय गोपरूप-वहनेन बन्धुभूतायास्मै श्राद्धं दास्यामः इत्युक्तवा सोत्प्रासं सपिरहासं गवां शकृत्पिण्डान् तनमुखे तदास्ये चिक्षिपुः किल ।

> कार्या हानिर्नार्याः शुल्कार्थे सप्तवृषवराणां वा । इति कुम्भकसंदेशाद्गोपाः प्रापुर्द्धतं त्रजं तस्य ॥ १०९ ॥

कार्या हानिर्नार्या हति । नार्याः हानिः कार्या । अथवा शुल्कार्थे कल्पि-तानां सप्तसंख्याकानां वृषवराणां वा हानिः कार्या । इति कुम्भकस्य संदेशात् गोपाः द्वतं तस्य ब्रजं गोष्ठं प्रापुः । १०९

> दम्भा नरा नष्टभया गोपालेषु वृषासुरैः । बहवो निहतास्तेऽपि वृषाः कृष्णेन मुष्टिभिः ॥ ११० ॥

दम्भा नराः नष्टभया इति । गोपाछेषु मध्ये दाम्भिकाः नष्टभयाश्च बहवो वृषरूपैरसुरैः निहताः । ते वृषा अपि कृष्णेन मुष्टिभिर्निहताः । ः ११० विकलानां कार्याप्तिर्नैव बलेनेति वल्लवा जग्मुः । हरिरपि नीलां कन्यामादायागात् स्वयंवरे लब्धाम् ॥ १११ ॥

विकलानां कार्याप्तिरिति । विकलानामल्पानां बलेन कार्यस्याभीष्टस्य प्राप्तिर्नेव भवति । अल्पाः केवलं बलेनैव कार्य साधियतुं न प्रभवन्तीत्पर्थः । इत्युक्त्वा वल्लवा गोपाः जग्मुः ; प्रतिनिवृत्य स्वं देशं प्रापुः । हरिरिप श्रीकृष्णोऽपि खयंवरे लब्धां नीलां नाम कन्यामादायागात् । १११

हरणं पाद्यस्य हरिः शक्रमखार्थस्य कारयन् गोपैः । तान् गिरिपूजानिरतांस्ततान तामेव गुरुतरामुक्त्वा ॥ ११२ ॥

हरणं पाद्यस्येति । हरिः श्रीकृष्णः शक्रमखार्थस्य महेन्द्रपूजार्थे परिकल्पिन्तस्य पाद्यस्य पूजाद्रव्यस्य हरणं गोपैः कारयनः, तामेव गिरिपूजां गुरुतरा-मिन्द्रपूजापेक्षया श्लावनीयामुक्तवा तान् गोपान् गिरिपूजानिरतान् ततान । ११२

> तुलासंप्रत्ययप्रायं स्वोक्तप्रत्ययमावहन् । गिरिमूर्भि स मुङ्जानं महद्भुतमदर्शयत् ॥ ११३ ॥

तुलासंप्रत्ययेत्यादि । तुलया धारणे सित यो दृढः संप्रत्ययो विश्वासो भवति तत्सदृशं स्वोक्ते विषये जनानां प्रत्ययं विश्वासम् आवहन् सः श्रीकृष्णः गिरिमूर्ष्ट्रिं भुष्ठानं गोपैर्दत्तं बिल् भक्षयत् महत् भूतम् अदर्शयत् । ११३

धिगन्धोऽयं त्रजः पश्यत्यस्मित्रिन्दाफलं न यः। इत्यमुं धर्षयामास वर्षेणामर्षितो वृषा ॥ ११४ ॥

धिगन्ध इति । अयं ब्रजः गोकुलस्थो जनः सर्वोऽपि अन्धः दृष्टिशून्यः; युक्तायुक्तिविकेरिहत इति यावत् । धिक्; तिमिति शेषः । यो ब्रजस्थो जनः अस्मिनिन्दाफलं महेन्द्रस्य मम निन्दायां यत् फलं जायेत तत् न पश्यति । इति मत्वा अमर्षितः संजातक्रोधो वृषा इन्द्रः वर्षेण वृष्ट्या अमुं ब्रजं धर्षयामास पीडयामास ।

किवः पुत्रोऽथ नन्दस्य सप्ताहं वामबाहुना । वहन् महीधरं स्वेषां वर्षार्तिमहरत्प्रभुः ॥ ११५ ॥

किवः पुत्र इति । अथ किवः सर्वज्ञः प्रभुः नन्दस्य पुत्रः श्रीकृष्णः सप्ताहं वामेन बाहुना महीधरं गिरिं वहन् स्वेषां स्वकीयानां गोपाळानां गवां च वर्षार्ति वृष्टिजन्यां पीडाम् अहरत् अपनोदयामास । ११५

> तद्वाङ्गनेयं वायं वा भवानत्रावधार्यते । सर्वात्मा तु स्मरास्येतदद्यापेतमदज्वरः ॥ ११६ ॥

तद्वाङ्गनेयमिति । पश्चषेः पद्यैर्महेन्द्रकृतां श्रीकृष्णस्तुतिं वर्णयति । सर्वातमा, अन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानां सर्वेषामन्तरातमा सन् भवान् अत्र छोके तत्तद्वस्तुरूपो वा पुरो दश्यमानाङ्गनाजनरूपो वा दश्यमानतत्तत्पुरुषनिकररूपो वावधार्यते निश्चीयते । सर्वेषामातमभूतः सन् तत्तद्वृपेण त्वं प्रकाशस इत्यर्थः । अद्य भवत्कृतपर्वतोद्धरणदर्शनसमये अपेतमदज्वरः विगिष्ठितमदजनितिविकारः सन् एतत् तव माहात्म्यं स्मरामि । १९६

जीर्णो मे कायमाश्रित्य रजसा जनितो मदः। संगमात्सत्त्वरूपेण त्वयाद्य बलशालिना ॥ ११७॥

जीर्णो मे कायमिति । मे कायं देहमाश्रिय स्थितेन रजोगुणेन जनितो मदः सत्त्वरूपेण रजस्तमोऽसंविष्ठतशुद्धसत्त्वरूपेण वलशालिना च त्वया सह संगमाद्वेतोः अद्य जीर्णः नष्टः ।

देयो हरस्य भागोऽभूहक्षेणापि पुरा ऋतौ । त्वया तु मे हतो दर्पस्तस्य तेन हृतं शिर: ॥ ११८ ॥

देयो हरस्येति । पुरा कतौ यागे दक्षेण दक्षनाम्ना यजमानेनापि हरस्य भागो हिवर्भागो देय: अभूत् । तेन हरेण तस्य दक्षस्य शिर: हतम् । त्वया तु मे दर्प: हत: । अशनपरः शिशुकः स्वां जननीमिव पीडयत्ययं गोपान्। इति नूनं चक्रस्य क्रोधाचके भवान छक्षं माम्॥ ११९॥

अशनपर इति । अशनपरः अशनार्थी शिशुकः स्वां निजां जननीमिव, अयं महेन्द्रः गोपान् पीडयति ; यागे देयं हविरुद्दिश्येति शेषः । इति मत्वा भवान् दयानिधिस्त्वं मां चक्रस्य भवदीयसुदर्शनस्य क्रोधात् लक्षं लक्ष्यं न चक्रे । इत्येतत् नृतं निश्चितमित्यर्थः । ११९

ताललेखोऽत्र को बाह्वोरथवा बालवैष्णवान् । पीडयेन्मामृते इन्त मया स्वात्मापि विस्मृतः ॥ १२०॥

ताळळेखोऽत्रेति । अथवा अत्र गोपालानां पीडनविषये मे बाह्वोः ताल-छेखः कृतः तालपत्रे विलिख्य निन्दारूपो छेखः कृतः । मामृते मामेकं विना अन्यः कः बालान् वैष्णवान् विष्णुभक्तान् पीडयेत् , न कोऽपीत्यर्थः । मया खात्मापि स्वस्वरूपमपि विस्मृतः, यतोऽहं त्वदाश्रितो भूत्वा त्वदीयानेव भक्तान् अपीडयमिति भावः ।

संगतो नागराजेन मयि कश्लीकुरु क्षमाम् । इति नत्वाथ गोविन्दमभिषिच्य ययौ हरिः ॥ १२१ ॥

संगतो नागराजेनेति । अथ हरि: इन्द्रः नागराजेन अनन्तेन तदंजा-वतारभूतेन बलभेद्रेणेत्पर्थः ; संगतः युक्तः सन् मिय कृतापराधे त्वां शरणं गते च मिय, क्षमां कक्षीकुरु स्वीकुरुष्व, इति वदन् नत्वा गोविन्दमिभिषच्य गोविन्दपदे अभिषेकं कृत्वा ययौ गतः, दिवमिति शेषः । गवां संरक्षणात् गोविन्द इति दिव्येन नाम्ना श्रीकृष्णमाहूयेन्द्रेण तस्याभिषेकः कृत इति श्रीभागवतादौ प्रसिद्धम् ।

विशुद्धयोगिनामात्मा यथैव क्षेत्रासंक्षये । घने लीने तथाकाशः स्वच्छायामभजत्पराम् ॥ १२२ ॥ विशुद्धयोगिनामिति । क्टेशसंक्षये सांसारिकजन्मजरामरणादिदुःखहेतुभूतकर्मरूपक्टेशानां संक्षये नाशे सित, संसारान्मोक्ष इत्यर्थः । यथा विशुद्धयोगिनाम्; विशुद्धे क्टेशास्पृष्टे परमात्मिन योगशीलानां महताम् आत्मा
स्वच्छायां स्वाभाविकीं ज्ञानानन्दापहतपाप्मत्वादिगुणशोभां भजेत ''परं ज्योतिरूपमंपद्य स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यते '' इति श्रुते:, तथैव आकाशः घने मेघे लीने
अपगते सित परां स्वच्छायां स्वस्य स्वाभाविकी नैर्मल्यगुणशोभाम् अभजत्। १२२

ताराङ्कं नभसो रूपं तारापतिसमन्वितम् । आत्मरूपमिवानेकऋत्वपूर्वयुतं वभौ ॥ १२३ ॥

ताराङ्कं नभस इति । ताराङ्कमः नक्षत्रचिह्नितम् । तारापितसमन्वितम् ; चन्द्रसिहतं च नभसः रूपम् ; आकाशस्य खरूपम् । अनेकक्रत्वपूर्वयुतम् ; अनेकैः बहुभिः नैकविधेः क्रतुजन्यैः यज्ञानुष्ठानजन्यैः अपूर्वैः अपूर्वोख्यधर्मैः युतम् आत्मरूपिमव यज्वात्मखरूपिमव वभौ । विश्वजिदादिभियंज्ञैरनृष्ठितैः आत्मिन अपूर्वाख्याः धर्मा उत्पद्यन्ते । त एव यज्वनां तत्तत्फलानि संपादयन्ति ; न तु यज्ञा एव, तेषां क्रियारूपाणां क्षयिष्णुत्वेन चिरकालानन्तरभाविफलजनकन्त्वासंभवादिति कर्मठानां मीमांसकानां राद्वान्तः । १२३

> प्रियार्थं कविना कृष्णेनागायि मधुराक्षरम् । गुम्भस्तम्भहरस्त्रीणां समालोक्य शरन्निशाम् ॥ १२४॥

प्रियार्थ किवनिति । किवना मनीषिणा सर्वज्ञेन श्रीकृष्णेन शरिक्रशं सुधाकरकरधवितां कामोद्दीपनीं निशां समालोक्य गुम्भस्तम्भहरस्रीणां गुम्भनार्थ नवनीतस्यैकीकरणार्थ, मन्थनार्थमिति यावत्, यः स्तम्भः मन्थदण्डः, तद्घारिणीनां स्त्रीणां, गोपस्त्रीणामित्यर्थः । प्रीत्यर्थे प्रीतिमुत्पादियतुं मधुराक्षरं यथा तथा अगायि गानं कृतम् ।

पापोऽयं निशि नित्यशो निजगृहे शेते कचिद्वश्चयन् यो मां मारहतामसौ विधिवशादास्ते वनेऽस्यां निशि । याम्यद्येति मुहुः प्रणम्य शिरसा विष्णुं द्वृतायां हरे-र्गीतौ तत्प्रतिशब्दवद्युवतयो यान्ति स्म तस्यान्तिकम् ॥ १२५ ॥

पापोऽयं निशीति। योऽयं पापः मारहतां मदनपीडितां मां वश्वयन् निशि नित्यशः सदा कचित् निजगृहे शेते असौ कृष्णः विधिवशात् दैवाधीन-तया अत्यां निशि वने आस्ते। तस्मात् अहमद्य यामि तत्समीपं गच्छामि। इति वदन्यः युवतयः गोपतरुण्यः विष्णुं भगवन्तं श्रियः पति स्वाराध्यदैवतं मुहुः पुनः पुनः शिरसा प्रणम्य; शिरसेति जान्वोरप्युपलक्षणम्। जानुभ्यां शिरसा च प्रणामः स्त्रीणां विहितः। हरेः श्रीकृष्णस्य द्रुतायां गीतौ तत्प्रतिशब्दवत् तस्या गीतेः प्रतिशब्दवत्। प्रतिध्वनयः यथा प्रतिनिशृत्य ध्वन्युत्पत्तिप्रदेशमा-गच्छन्ति, तद्वत्। तस्य श्रीकृष्णस्यान्तिकं समीपं यान्ति स्म ययुः। १२५

घन्यो मान्ये शेषभावमगमद्गोषिकाजने । प्रत्येकपरिक्लप्ताभिरच्युतः स्वीयमूर्तिभिः ॥ १२६ ॥

धन्यो मान्य इति । धन्यः ; विश्वं जगत् स्वीयधनत्वेन लब्धा, सर्व-शेष्यपीत्यर्थः । अच्युतः प्रत्येकपरिक्लप्राभिः एकैकस्या गोपिकाया एकैकः कृष्ण इति रीत्या परिकल्पिताभिः स्वीयमूर्तिभिः मान्ये गोपिकाजने शेषभावं शेषवृत्तिमगमत् । स्वयं सर्वशेष्यपि आश्रितवत्सलतया गोपीनां विषये शेषवृत्ति-मलभतेत्यर्थः ।

> भोगार्ध रामाभिः कृष्णैरर्धं च कारयन्मायी । भोगानद्भुतरूपान् रासाख्यानन्वभूत्कृष्णः ॥ १२७ ॥

भोगार्ध रामाभिरिति । रामाभिः खिस्मन् रमणशीलाभिः गोपिकाभिः मोगार्ध कारयन् तथा कृष्णैः स्वयं पिरगृहीतरूपैः बहुभिः कृष्णैः अर्धे च भोग-स्यार्धभागं च कारयन् मायी एवमाश्चर्यचेष्टितः कृष्णः अद्भुतरूपान् रासाख्यान् रासकीडाख्यान् भोगान् अन्वभृत् ''अङ्गनामङ्गनामन्तरे माधवो माधवं माधवं चान्तरेणाङ्गना '' इत्युक्तरीत्या अनुवभृव । रामा गीयत एताः कृष्णेन केति दत्तकर्णपुटाः । सततं तद्गतचित्ताः सख्यमिनाख्यापन्मुनिश्रेष्ठैः ॥ १२८ ॥

रामा गीयत इति । एताः रामाः गोपिकाः कृष्णेन क गीयते इति दत्तकर्णपुटाः सत्यः सत्ततं तद्गतिचत्ताः श्रीकृष्णिनिविष्टमनस्काश्च सत्यः मुनिश्चेष्ठैः योगिवर्येः समं सरूयमकुर्विन्नव । यथा योगिनः कृष्णेन कथं गीतायां गीयते इति तदर्थविचारपराः सदा तिन्नविष्टचेतसश्च भवन्ति एवं गोपिका अप्यवर्तन्तेति भावः ।

अत्याहारस्तु दैत्योऽतिमहानतिवलान्वितः। अरिष्टो दुष्टहृदयः कृष्णं कृष्णतरोऽभ्ययात्॥ १२९॥

अत्याहारस्त्वित । अनन्तरमेकदा अत्याहारः अतिमहदूपः अतिबला-न्वितः दुष्टहृदयः अतीव काळवर्णश्च अरिष्टो नामासुरः कृष्णमभ्ययात् कृष्णमभिद्रुत्याजगाम ।

> अङ्गारकोऽसौ धिषणेन युक्तः साक्षादिवोद्वेजितजीवलोकः । इत्येष रोषादृषभं मुरारिर्यीवामुद्यां वलयन्ममर्द ॥ १३०॥

अङ्गारकोऽसाविति । असौ अरिष्टः धिषणेन गुरुणा युक्तः संयुक्तः साक्षात् अङ्गारक इव उद्वेजितजीवलोको भवतीति मत्वा एष मुरारिः रोषात् हेतोः ऋषभं वृषभरूपधरमरिष्टम् उदग्राम् उन्नतां ग्रीवाम् अरिष्टस्य कंधरं वलयन् विवृत्तां कुर्वन् ममर्द । १३०

> होहचक्रस्थतुरगान् सप्त सप्तहयस्य सः । तरसा विजितान् कुर्वन्नश्वः केश्याययौ हरिम् ॥ १३१ ॥

लोलचक्रस्थेति । सप्तहयस्य रवेः लोलचक्रस्थतुरगान् लोलचक्रे रथे बद्धान् तुरगान् सप्त सप्तसंख्याकान् तरसा वेगेन विजितान् कृत्वा ; सूर्याश्वापेक्षया अधिकवेगेन धावित्रवर्थः। अश्वः अश्वरूपधरः केशी तन्नामा असुरः हर्रि श्रीकृष्णमभिद्रुत्य आययौ।

प्रागनिष्पदमप्येनं नरकेषु स्वकर्मभिः। स्वःस्थमेव हरिश्चके मोघयंस्तन्मनोरथम्॥ १३२॥

प्रागनिष्पदमिति । खर्कमिः खर्कायैः प्राणिहिंसनरूपैः कर्मभिः प्राक् नरकेषु अनिष्पदमि ; निर्गतं पदं यस्य सः न भवतीति अनिष्पदः तम् , दृढप्रतिष्ठितमपीत्पर्थः । एनं केशिनं हिरः श्रीकृष्णः तन्मनोरथं मोघयन् व्यर्थे कुर्वन् स्वःस्थमेव खर्गस्थमेव चक्रे । श्रीकृष्णेन हतोऽसौ विनिभुक्तसकलदुरितः स्वर्गे जगामेत्पर्थः ।

> दिव्यवात् राजेव दिवो भोगैः कंसोऽथ नारदात्। ज्ञात्वा वार्तो धनुर्यागमारभ्याकूरमानयत्॥ १३३॥

दिञ्यवान् राजेति । अध कंसः दिवो राजेव महेन्द्र इव भोगैः दिञ्यवान् दिञ्यं भोगमनुभवित्रवर्धः । नारदात् नारदमुखात् वार्तो श्रीकृष्णस्यो-दन्तं केश्यादिहननरूपं ज्ञात्वा धनुर्यागमारभ्य तदर्थम् अकूरमानयत् । १३३

अंशार्थिनोर्धिया विष्णोश्चिरमकूरकंसयोः। योगः कृतोऽयं तेनैव सममेव प्रसेदुषा ॥ १३४ ॥

अंशार्थिनोरिति । चिरं चिरकाछमारभ्य धिया विष्णोः अंशार्थिनोः विष्णोरंशभूतं श्रीकृष्णमर्थयमानयोः भक्या वैरेण च श्रीकृष्णं सदा ध्यायतो-रित्यर्थः । अकूरकंसयोः अयं योगः तयोर्विषये सममेव युगपदेव प्रसेदुषा प्रसादं प्राप्तवता तेनैव श्रीकृष्णेनैव कृतः कारितः । १३४

सेनायाः क्रोधवान् भङ्गेनासुर्यस्तं न्ययुङ्क्तः सः । नन्दात्मजाावानयेति स रथेन व्रजं ययौ ॥ १३५ ॥ सेनायाः क्रोधवानिति । सेनायाः अरिष्टकेश्यादिरूपसेनायाः भङ्गेन नाशेन क्रोधवान् कुपितः असुर्यः असुरेभ्यो हितः सः कंसः तम् अक्रूरं नन्दात्मजौ रामकृष्णौ आनयेति न्ययुङ्क्त नियोजयामास । सः अक्रूरश्च रथेन वर्जं गोकुलं ययौ ।

> दानं भानोर्नष्टमपां न स्यादप्रत्यवायतः । हरेचात्रं द्विजातीनां यदद्येक्षे हरेर्मुखम् ॥ १३६ ॥

दानं भानोरिति । भानोः भानुमुद्दिश्य सूर्योदयास्तमययोः कृतम् अपां दानम् अर्ध्यदानम् अप्रत्यवायतः प्रत्यवायाभावाद्वेतोः नष्टं विफलं न स्यात् । नित्यकर्मणामकरणजप्रत्यवायपरिहारफलतया सार्धक्यं शास्त्रसिद्धम् । अपिच द्विजातीनाम् अद्यं च हरेत् । पापनिवृत्तिश्च तत्फलिमत्यर्थः । यत् यस्मात्कार-णात् अद्य हरेः श्रीकृष्णस्य मुखमीक्षे अचिरादीक्षिष्ये । वर्तमानसामीप्ये वर्तमान-वत्प्रयोगः । '' धर्मेण पापमपनुद्ति '' इति धर्माचरणमृदितकषायस्य हि भगवत्से-वानुशिष्टेति भावः ।

> भूमिस्तस्य नियन्तुः स्याद्यशः श्रीर्विजयो नयः। हरिर्यस्य वशे हन्त हतः कंसोऽद्य सानुगः॥ १३७॥

भूमिस्तस्येति । भक्तपराधीनो हरिर्यस्य वशे वर्तते तस्य नियन्तुः जनाधिपस्य भूमिः, यशः, श्रीः, विजयः, नयः इति सर्वमिप स्यात् । अद्य कंसः सानुगः सपरिजनो हतः । हन्तेति हर्षे । अत्र

> ''यत्र योगेश्वर: कृष्णो यत्र पार्थो धनुर्घर: । तत्र श्रीर्विजयोभूतिर्धुवा नीतिर्मतिर्मम ॥ ''

इति संजयवचनमवधेयम् ।

१३७

चकार्धे प्राज्ञा यस्यायूंषि ब्रह्मणां वदन्ति यतः । जगदुदभूद्यस्य जगत्तादृशमन्तर्नतोऽस्मि तमनन्तम् ॥ १३८ ॥ चकार्धे प्राज्ञा इति । प्राज्ञाः यस्य चक्रार्धे ब्रह्मणामायूंषि वदन्ति । यतः जगदुदभूत । तादशमुद्भूतं जगत् यस्यान्तः वर्तते । तम् अनन्तं श्रीकृष्णं नतोऽस्मि ।

ता भार्याः पापोऽयं वत्सौ नयतीति मां व्रजे गोपानाम् । क्षेप्स्यन्ति माधुराणामाशीर्भिः सुभ्रुवोऽपि नन्दिष्यन्ति ॥ १३९॥

ता भार्याः पापोऽयमिति । 'अयं पापः पापिष्ठः अकूरोऽपि कूरः वत्सौ रामाकुष्णौ नयति ' इति ब्रजे स्थिताः गोपानां ताः श्रीकृष्णप्रेमबन्धुराः भार्याः मां क्षेप्स्यन्ति निन्दिष्यन्ति । माधुराणां मधुरास्थानां नराणां सुभुवः भार्याः आशीर्भिः मां नन्दिष्यन्ति । आर्यागीतिः । १३९

> दशाम्बराण्यस्य महत्त्वयोगाच्छतानि पादाक्षिशिरांसि यस्य । यश्चायमत्यन्तमणुस्तमेनं द्रक्ष्यामि गोपालशिशुं कदा नु ॥ १४०॥

दशस्त्रराण्यस्येति । यस्यास्य श्रीकृष्णस्य अम्बराणि वस्त्राणि पादाक्षि-शिरांसि च दश शतानि, सहस्राणीत्यर्थः । अत्र 'सहस्रशीर्षा पुरुषः । सहस्राक्षः सहस्रपात् ' इत्यादिका श्रुतिरनुसंधेया । यश्चायम् अत्यन्तमणुः; दुर्विज्ञेय इत्यर्थः । ''अणोरणीयान् महतो महीयान् '' इति श्रुतिरत्र भाव्या । तम् , तादशमहिमानम् । एनम् ; अथापि भक्तानुजिघृक्षया मांसचक्षुषामपि दृष्टिगोचरम् । गोपालशिशुं कदा नु द्रक्ष्यामि । अत्र श्रीकृष्णदर्शनाभावे स्वस्व-रूपानवस्थितिपर्यवसायिनी तदापरोक्ष्याभिलाषिणी परमभक्तिदशा विव-क्षिता ।

> गौर्नास्तिबुद्धेर्विषयोऽस्ति किंचिन्नभःप्रसूनादि च नास्तिबुद्धेः । विश्वात्मनोऽस्य द्वितयस्य कर्त्री मायां मयि ध्वंसय माधवाद्य॥१४१॥

गौर्नास्तीति । अस्तिबुद्धेः ; अस्तीति प्रतीतेः । विषयः ; विषयभूता । गौः ; पृथिवी । इदं दृश्यप्रपञ्चस्य व्यावहारिकस्य सर्वस्याप्युपलक्षणम् । पञ्च भूतानि तद्विकारजातं च सर्वं किंचिदपि नास्ति ; परमार्थतः सर्वाधिष्ठानभूतत्वद्विन्नं नास्ति । एतत् सर्वसंप्रतिपन्नदृष्टान्तमुखेन दृढ्यति—नभ इति । नास्तिबुद्धे-विषयः; नास्तीति बुद्धेविषयः । नभःप्रसूनादि च; गगनकुसुमाद्यपि वस्तुतो नास्ति । प्रमार्थतो ब्रह्मभिन्नत्वेनासत्त्वे पृथित्र्यादिपदार्थानां गगनकुसुमादीनां तुच्छानां चाविशेष इत्यर्थः । तथापि विश्वात्मनः प्रपञ्चरूपस्यास्य द्वितयस्य पृथित्र्यादिश्रमस्य गगनकुसुमादिश्रमस्य च कत्रीं जननीम् । मायाम्; अविद्याम्, तज्जनकप्रकृतिसंसृष्टि वा । मियः; विद्यमानामिति शेषः । त्वां प्रपन्ने मियं विषये इति वा, ''मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतां तरन्ति ते'' इति भगवदुक्तेः । अद्यः, अस्मिन्नेव क्षणे; ''तदैव मुष्णात्यक्रभान्यशेषतः'' इत्यभियुक्तोकेः । ध्वंसयः, अपुनरङ्कुरं यथा तथा नाशयेति प्रार्थना ।

> मीनजोऽयं न मीनत्वे कूर्मत्वे नापि कूर्मजः । देवकी केन पुण्येन लेभेऽस्य जननीपदम् ॥ १४२ ॥

मीन नोऽयमिति । अयं भगवान् श्रीकृष्णः । मीनत्वे ; मत्स्यावतारे । न मीनजः ; न मीन्यां जातः । तथा कूर्मत्वे ; कूर्मावतारे । न कूर्मजः ; न कूर्म्यो जातः । देवकीनन्दनावतारे तु देवक्या जठरे जात इति अहो देवक्या महिमातिशय इत्याह—देवकीति । केन पुण्येन ; न केनापीत्यर्थः । ज्योतिष्टोमादि-जन्येन शुष्ककर्मठाभिमतेन पुण्येन नैतादृशं भाग्यमवाप्यं भवति । किंतु अन न्यभित्रह्तप्तपः संपादितभगवत्प्रसादरूपेण सुकृतिविशेषेणैवावाप्यम् । वेदान्तिसद्भानते हि भगवत्प्रसाद एव पुण्यम् । तिन्नप्रहः एव पापमिति निर्णयः । एवं चार्याख्यस्य धर्मान्तरस्य परिकल्पनमपि वृथेति सिध्यति । १४२

दानानि नित्यं यागान्वा तन्वद्भिरिप दुर्लभाम् । कृष्णः कुर्यान्मयि प्रीतिं निमित्तानि तथा हि मे ॥ १४३ ॥

दानानि नित्यमिति । नित्यं दानानि यागान् वा कुर्वद्भिरिप पुरुषैः दुर्छभां प्रीति प्रसादं श्रीकृष्णः मिय कुर्यात् । तथा हि तदनुगुणानि निमित्तानि भाविशुभसूचकानि मे प्रादुर्भवन्ति । अत्र ''नाहं वेदैर्न तपसा न दानेन न चेज्यया। शक्य एवंविधो द्रष्टुं दृष्टवानिस मां यथा॥ भक्त्या त्वनन्यया शक्यः अहमेवंविधोऽर्जुन। ज्ञातुं द्रष्टुं च तत्त्वेन प्रवेष्टुं च परंतप॥''

इति श्रीगीतावचनमनुसंघेयम् ।

१४३

तपः श्रेयः स्यान्ममेति तसमेव भवान्तरे । अन्यथा कथमद्याहं साक्षादीक्षे हरेर्मुखम् ॥ १४४ ॥

तपः श्रेयः स्थादिति । मम भवान्तरे ; अतीतबहुजनमस्वित्यर्थः । "जन्मान्तरसहस्रेषु तपोध्यानसमाधिभिः । नराणां क्षीणपापानां कृष्णे भक्तिः प्रजायते ॥"

इति स्मृतेः । श्रेयः तपः ; अनन्यभिक्तिरूपं तपः । तप्तमेव स्यात् । तदन्यथानुप-पत्तिप्रमाणेन साधयति—अन्यथेति । अन्यथा ; तादृशतपसोऽभावे । अहं कथमद्य हरेः श्रीकृष्णस्य मुखं साक्षादीक्षे ।

> अम्बुभिरिष्टैकरते चेतस्येवं चिराय नयनोत्थैः। क्षिन्नाङ्गोऽस्तमये तौ ददर्श गोष्ठाङ्गणे स वलकृष्णौ ॥ १४५ ॥

अम्बुभिरिष्टैकरत इति । एवं पूर्वोक्तप्रकारेण चेतसि चिराय इष्टैकरते; सर्वेष्टे भगवित श्रीकृष्णे एकस्मिन् निरते सितः; अनन्यभावेन निध्यानपर इत्यर्थः । नयनोत्थैः अम्बुभिः; आनन्दबाष्टैः । क्लिनाङ्गः सः अक्रूरः सूर्य-स्यास्तमये तौ बलरामकृष्णौ गोष्ठाङ्गणे ददर्श । १४५

क्षमास्तु न रमेश्वर श्रुतिगिरः स्वरूपं तव प्रकाशयितुमञ्जसा विद्धिरे परं मूढताम् । विगीतवचनास्तु ते स्तुतिषु नैव ते शक्नुमः प्रसीद नमसेति तौ प्रणतवानसावीश्वरौ ॥ १४६ ॥

> लोलघीः पुत्रयोर्नन्दस्याभ्यामान्धिष्ट एव सः । भोज्यैः सुपूजितः कंसकथाभिरनयन्निशाम् ॥ १४७ ॥

लोलधी: पुत्रयोरिति । नन्दस्य पुत्रयो: रामकृष्णयोः लोलधी: चश्च-लधी: । मरन्दरसास्वादे लम्पटो लोलम्ब इव तहुणगणास्वादे लोलुपेन मनसा युक्तः । एकस्य गुणस्यात्वादे क्रियमाणेऽन्यस्य गुणस्यास्वादे उत्कटा स्पृहा जायते । तदा तहुणास्वादं तत्रेव प्रचट्टके पुनरनुभवाय स्थापियत्वा धी: गुणान्त-रमास्वादियतुं भजते । एवमन्यमन्यं गुणिमिति चटुलबुद्धिरिसर्थः । एषः सः अक्रूरः आभ्यां रामष्कृणाभ्यामाक्षिष्टः सन् "एष सर्वस्वभूतो मे परिष्वङ्गो मया कृतः" इत्युक्तरीत्या भगवता बलरामेण च सर्वस्वदानेन संभावितः सन् । भोज्यः सुपूजितश्च सन् कंसस्य कथाभिः तत्संबद्धवृत्तान्तकथनः निशाम अनयत् ।

ते रौद्रा नागाद्या हननोपायाश्च कल्पिता राज्ञा । कथितास्तेन विभाते प्रस्थितवन्तौ च तौ मधुराम् ॥ १४८ ॥

ते रौद्रा नागाद्या इति । राज्ञा कंसेन किन्पताः हनने श्रीकृष्णहनने उपायभूता रौद्राः ते नागाद्या कुवलयापीडाल्यगजाद्याः । आद्यपदेन चाण्रादयो गृह्यन्ते । तेन अकूरेण श्रीकृष्णाय कथिताः । यद्यपि सर्वशक्तेः श्रीकृष्णस्य-तत्कथनेन न कोऽपि लाभः, तथापि भगवद्विषये किंचित्कारं यथाशक्ति चिकीषन् विभीषणो राघवसंनिधौ रावणोदन्तिमव कंसस्य संविधानं न्यवेदयदिति भावः । तो च रामकृष्णौ विभाते प्रभाते मधुरां प्रस्थितवन्तौ । १४८

विलोमकुलमाबिश्रदपि बाल्याद्वपुर्वजम् । पाति स्म बहुराः कृष्ण भवान् दुःखत्रयार्दितम् ॥ १४९ ॥

विलोमकुलिमिति । हे कृष्ण, भवान् विलोमकुलं विलोभजातिसंबद्धम् आभीरजातिसंबन्धीत्पर्थः, वपुः विभ्नदिप आ बाल्यात् बाल्यमारभ्य दुःखत्रयार्दि-तम् आध्यात्मिकादिदुःखपीडितं व्रजं बहुशः पाति स्म अपालयत् । १४९

स मन्दो रागी निहतः शृङ्खचूडो त्रजाङ्गनाः । हरन् विहारे युवयोर्भवता धनदानुगः ॥ १५० ॥

स मन्दो रागीति । युवयोः विहारे कीडायां ब्रजाङ्गनाः हरन् मन्दः रागी च धनदानुगः कुवेरानुचरः स शङ्खचूडो नाम यक्षः भवता निहतः।

तैलिप्रियस्त्वम्बुजाक्ष यथा दीपोऽन्तरेण तत् । त्विय याते भवत्येवं ध्रुवं व्रजवधूजनः ॥ १५१ ॥

तैलिप्रियस्तित । हे अम्बुजाक्ष, तैलिप्रियः दीपः तत् तैलम् अन्तरेण विना यथा भवेत्; विनश्येदिति यावत् । एवं त्विय अस्मान् हित्वा याते सित ब्रजवधूजनः ध्रुवं नश्येत् । १५१

सांप्रतं रिवरश्मीनां विगमे तारका इव । स्फुरन्तु दंष्ट्रा दैत्यानां व्रजे स्त्रीमात्रशेषिते ॥ १५२ ॥

सांप्रतं रविरश्मीनामिति । सांप्रतम् अधुना रविरश्मीनां विगमे तारका नक्षत्राणीव स्त्रीमात्रशेषिते स्त्रीमात्रावशेषे बजे दैत्यानाम् असुराणां दंष्ट्राः स्फुरन्तु स्फुरेयुः । भवतोरपगमे असुराः बजमागत्यास्मान् पीडयेयुरित्यर्थः । १५२

कुलानां कर्मणामेतत् गोपानां किं नु युज्यते । यत् स्वभार्याजनं हित्वा पुरस्त्रीकामुको भवान् ॥ १५३॥ कुलानां कर्मणामिति । स्वभायीजनं हित्वा मधुरां गत्वा तत्रसपुरस्त्रीषु कामुको भवानिति यत् एतत् गोपानां कुलानां कर्मणां च किं नु युज्यते ? न युज्यत इत्यर्थः । १९३

> श्रुत्वा स्वराणां प्रसरमिति स्त्रीणां हरिर्नरैः । ताः समाइवास्य स ययौ गोपाश्चोपायनैः सह ॥ १५४ ॥

श्रुत्वा स्वराणामिति । इत्येवं पूर्वोक्तरीत्या प्रवृत्तं स्त्रीणां गोपीनां खराणां प्रसरं प्रचारं नरे: गोपमुखै: श्रुत्वा स हरि: श्रीकृष्णः ता गोपी: समा-श्वास्य मधुरां ययो । गोपाश्च उपायनै: सह तमनुययु: । १५४

> धर्मो दानं तूदकस्यात्र कार्यो मध्याहार्कस्येत्यमू स्यन्दनस्यौ । कृत्वाक्रूरो दृष्टवानाप्सु मग्नस्तत्राप्येतौ शेषलक्ष्मीशचिह्हौ ॥ १५५॥

धर्मो दानं त्विति । अत्र समये मध्याहार्कस्य मध्याहार्कं प्रति उदकस्य दानं कार्यः अवश्यकरणीयो धर्मः इति चिन्तयन् अक्रूरः अमू रामकृष्णो स्यन्दनस्थौ कृत्वा रथाह्नढावेवावस्थाप्य तयोरनुज्ञया अप्सु मग्नः सन् स्नानार्थं जले 
निमग्नः सन् तत्रापि जलान्तर्भागेऽपि एतौ रामकृष्णौ क्रमेण शेषलक्ष्मीशचिहौ 
शेषनारायणह्नप्धारिणौ दृष्टवान् । जलनिमग्नो यदा अध्मर्षणसूक्तं जपन् भगवन्तं 
दृध्यौ तदा अमू एव शेषनारायणह्नपिणावपश्यदित्यर्थः । 
१९९

दूष्यं गोत्रं तेन कंसेन योगात् त्वत्संभूत्या पूतमद्यास्मदीयम् । रूपं त्वेतत्तावकं शेषसंस्थं चेतोदेशान्मामकान्नापयातु ॥ १५६ ॥

दूष्यं गोत्रं तेनेति । अनन्तरं पञ्चदशभिः श्लोकैः भगवन्तं स्तौति। तेन कंसेन योगात् दूष्यं दूषणीयमिदम् अस्मदीयं गोत्रं वंशः त्वत्संभूत्या भगवतस्त-वावतारेण अद्य पूतं परिशुद्धं भवति । तावकं शेषसंस्थं शेषशायि एतत् रूपं मामकात् चेतोदेश।त् नापयातु ।

> तुलार्थिनोऽर्थिनामाढ्याः कल्याणस्पर्शने नृणाम् । त्वं मे सकलकल्याणं दत्तवानतुलं क्षणात् ॥ १५७ ॥

तुलार्थिनोऽर्थिनामिति । आढ्याः धनिनः अर्थिनां नृणां धनापेक्षिणां पुरुषाणां कल्याणस्पर्शने सुवर्णदाने तुलां तोलनायार्थिनो दृश्यन्ते । दातारः सुवर्णं तुलया तोलयित्वा तावत्परिमितमेवार्थिभ्यो ददित । हे भगवन् , त्वं तु मे क्षणादेव अतुलम् अनुपमम् , तुलया तोलनरिहतं च । न तुला यस्येति विग्रहः । समस्तकल्याणं निखलं श्रेयः काञ्चनं च मे मह्यं दत्तवान् । १५७

जित्वास्य रसनाद्यक्षाण्यनिशं वपुषो बुधाः । स्फुरन्ति सक्टदप्यस्मिन्नापरोक्ष्यं भवेदिति ॥ १५८ ॥

जित्वास्य रसनादीति । बुधाः अस्य वपुषः एतद्वपुःसंबन्धीनि रसनाद्य-क्षाणि रसनादीन्द्रियाणि अनिशं जित्वा विषयेभ्यो निवर्त्य सऋदिपि अस्मिन् मयाधुना दश्यमाने शङ्खचक्राङ्किते शेषशायिनि भवद्रूपे आपरोक्ष्यं प्रत्यक्षं भवेदिति धिया स्फुरन्ति त्वरन्ते । १५८

> श्रमणो निन्दां कुरुते बौद्धोऽपाश्रित्य यत्कृतिं वेदे । वेदो यश्च स याज्यो यष्टा यागश्च यो नमस्तस्मै ॥ १५९ ॥

श्रमणो निन्दामिति । बौद्धः श्रमणः; बौद्धः संभिक्षुः । यत्कृतिम् ; असुराणां मोहनार्थं कृतां यदीयकृतिम् । अपाश्रित्य; प्रमाणतया अवलम्ब्य । वेदे; तत्त्वोपदेशैकपरे सात्त्विके वेदे । निन्दां कुरुते; वेदस्याप्रामाणिकतां वदिति । यः स पूर्वोक्तः । वेदः; वेदस्वरूपः । यश्च याज्यः यागेनाराध्यः । यश्च यष्टा; यागानुष्टाता । यश्च यागः; यज्ञस्वरूपः । तस्मै भगवते तुभ्यं नमः । १५९

षिड्विधान्याहुरङ्गानि येषां तानि वचांसि यः। जलेऽन्विष्य ददौ धात्रे तस्मै मतस्याय ते नमः॥ १६०॥

षड्विधान्याहुरिति । इत आरभ्य एकादशिमः श्लोकेंभगवतो मत्स्यादि-कान् दशावतारान् स्तौति । येषाम् ; त्रयीरूपाणां वचसाम् षड्विधानि शीक्षा-दीनि अङ्गानि आहुः । तानि त्रयीरूपाणि वचांसि यः भगवान् जले अन्विष्य प्रलयकाले जलप्रावितान् साङ्गान् वेदानन्विष्य । धात्रे ; हिरण्यगर्भाय । ददौ ; उपदिदेश । तस्मै ; तादशं महोपकारं कृतवते । मत्स्याय ते ; मत्स्यरूपिणे तुभ्यम् । नमः अस्तु । १६०

> तत्र गोर्निधिरासीद्यो भर्तुः पीयूषमन्थने । मन्दरस्योदधौ धृत्यै तस्मै कूर्माय ते नमः ॥ १६१ ॥

तत्र गोर्निधिरिति । यः गोः स्वर्गस्य भर्तुः; इन्द्रस्य । पीयूषमन्थने; अमृतोत्पादनाय कृते मन्थने । उदधौ मन्दरस्य पर्वतस्य घृत्यै धरणाय । निधिः; निधिरिव परमादरणीयः, अथवा निधानम् । आसीत्; तस्मै कूर्मरूपाय ते १६१

केशास्ते कालामा नीलं पीतं च कनकिनमं च। यस्याङ्गानि मुखादीन्यूढमुवं त्वां नुमस्तमादिवराहम्॥ १६२॥

केशास्ते कालाभा इति । यस्य ते केशाः कालाभाः कृष्णवर्णा अभवन् । यस्य मुखादीनि अङ्गानि प्रत्येकं यथासंभवं नीलं पीतं स्वर्णवर्णं चाभवन् । तम् ऊदभुवं भुवमुद्भृत्य निर्गतवन्तं त्वाम् आदिवराहरूपिणं नुमः स्तुमः । १६२

> यानानि नो न ये योधा हा ममेति द्रवन् नखैः। तृणीकृतो रिपुर्येन नृसिंहं त्वामुपास्महे ॥ १६३॥

यानानि नो न य इति । यानानि; वाहनानि । नो; अद्य न सन्ति । ये मम योधाः तेऽपि नाद्य सन्ति । हा, कष्टमापतितम् । इत्युक्त्वा द्रवन् ; धावन् । रिपुः ; हात्रुः हिरण्यकशिषुः । येन ; भगवता । नखैः तृणीकृतः ; तृणमिव नखैरेव छिन्नोऽभूत् । नृसिंहम् ; नृसिंहरूपिणं त्वाम् उपास्महे । १६३

> यानानि नो नये चार्थाः प्राणा रक्ष्यास्तु मेऽधुना । इति द्रवन्नस्वैर्येन हतोऽरिर्नृहर्रि भजे ॥ १६४ ॥

यानानि नो नय इति । नृसिंहविषयकमेव पद्यान्तरमेतत् । यानानि नो ; न संनिहितानि वर्तन्ते, । अर्थाश्च नये उपयुज्यन्ते । नाधुना । अतः मे अधुना यथाकथंचित् प्राणाः रक्ष्याः इति चिन्तियत्वा द्रवन् अरिः येन नखैरेव हतः तं नहिरे भजे। १६४

शिशिरे पानीयमिव प्रातरनार्तोऽसुराज्जगद्भिक्षाम् । यः प्राप् वितृष्णस्तं वामनवपुषं त्रजामि शरणं त्वाम् ॥ १६५ ॥

शिशिरे पानीयमिवेति । यः स्वयं वितृष्णोऽपि अनार्तः पिपासया-नाकुलः पुरुषः शिशिरे शिशिरतौँ तत्रापि प्रातः पानीयमिव असुरात् जगद्भिक्षां प्राप, तं वामनवपुषं वामनरूपिणं त्वां शरणं ब्रजामि । १६५

> भोगमात्रं नित्यमेषां स्यान्नार्थनमिति व्यधात् । यो राज्ञो बहुशः पूतांस्तस्मै रामाय ते नमः ॥ १६६ ॥

भोगमात्रं नित्यमिति । एषां राज्ञाम् अर्थजं धनेन जातं भोगमात्रं नित्यं न स्यात् इति मत्वा यः बहुशः राज्ञः पूतान् परिशुद्धान् अनित्यधनजातभोग-वर्जितान् व्यधात् तस्मै रामाय जामदग्न्यरामरूपिणे ते नमः । १६६

यूने दानं पथ्यं नामरमिषुभिः शमासिना पथ्यम् । बहिरेव दानमिति यो रावणमनुशिष्टवान्नमस्तस्मै ॥ १६७॥

यूने दानमिति। यूने तुभ्यम् इषुभिः बाणैः आमरम् अमरसंबन्धि दानं न पथ्यम् । किंतु शमासिना बहिरेव दानं पथ्यमिति यः रावणमनुशिष्टवान् तस्मै दाशरथये रामाय तुभ्यं नमः ।

> सत्येन श्रेयः स्यादिति भूताहितविधानपापगुरून् । यो मुसलपातशुद्धान् न्ययुङ्क्त सत्ये जयत्वयं मुसली ॥ १६८॥

सत्येन श्रेयः स्यादिति । नृणां सत्येन श्रेयः स्यात् इति हेतोः भूतानाम् अहितविधानमेव पापं, तेन गुरून् । "सत्यं भूतिहतं प्रोक्तम्" इति भूतिहता-चरणस्येव सत्यलक्षणत्वात् भूतानामिहताचरणमसत्यमेवेति भावः । तादृशान् पापिष्ठान् मुसलपातशुद्धान् कृत्वा यः पुनः सत्ये भूतिहताचरणे न्ययुङ्क, अयं मुसली ; वलरामः जयतु ।

> मुखे श्रीर्वक्षिस च यस्यामूर्ता विग्रहिण्यपि । केशे वर्ह करे वेणुस्तस्मै कृष्णाय ते नमः ॥ १६९ ॥

मुखे श्रीरिति । यस्य मुखे अमूर्ता श्री: ; रम्या शोभेत्यर्थः । वक्षिति च वित्रहिण्यपि ; मूर्तेत्यर्थः, श्रीः आस्ते । केशे बर्हम् ; मयूरिपञ्छम् । करे वेणुश्चास्ते । तस्मै श्रीकृष्णरूपिणे तुभ्यं नमः । १६९

> घारावृष्टिर्यत्कृपाणस्य पापप्रायश्चित्तिः प्राणिनां स्याद्युगान्ते । स त्वं कल्की सर्वदैव त्वदुस्कान् कुर्वन्नस्मान्नाशय क्रेशजालम् ॥१७०॥

धारावृष्टिरिति । यत्कृपाणस्य यदीयखड्गस्य । धारावृष्टिः ; धारै व खड्गाग्रमेव धारा जलप्रवाहः, तस्या वृष्टिः । युगान्ते कलियुगस्यान्ते प्रणिनां पापस्य प्रायिश्वित्तिर्भविति । सः कल्की ; कल्कः श्वेताश्वः स वाहनं यस्य सः । त्वं सर्वदेव सर्वकालेऽपि अस्मान् त्वदुत्कान् त्विय निवेशितमनस्कान् कुर्वन् क्षेशजालम् आध्यात्मिकादिदुःखजातं नाशय ।

पिलतं राज्ञादिष्टे काले भवदस्य नावगतिमिति कृतधीः । इत्थं स्तुतिनिरतेऽस्मिन् हरिस्तिरोधाज्जगाम स च पुरमाभ्याम् ॥

पिलतं राज्ञेति । आदिष्टे काले; आज्ञाकाले अस्य अकूरस्य भवत् पिलतं ज्ञानवृद्धत्वं राज्ञा कंसेन नावगतं न ज्ञातिमिति कृतधीः अयं हरिः श्रीकृष्णः अस्मिन् अकूरे स्तृतिनिरते स्तोत्रं कुर्वाण एव तिरोऽधात् तिरोवभूव । स च; अकूरश्च । आभ्यां रामकृष्णाभ्यां सह पुरं जगाम । १७१

> तैलजा नार्याभरणजन्या वा सुषमाखिला। द्रुतं पौरेर्धृता तत्र वासुदेवदिदश्चिभिः॥ १७२॥

तैलजा नारीति । तत्र पुरे वासुदेवदिदक्षुभिः वासुदेवं द्रष्टुमृत्सुकः पाँरैः तैलजा सुगन्धितेलप्रसाधनजन्या नार्याभरणजन्या वा; नारीणामाभरणजन्या वा या सुषमा परमा शोभा, सा अखिलापि द्रुतं शीव्रमेव धृता । श्रीकृष्णसंदर्शनार्थं सर्वेऽपि पौराः स्वान् अलंचकुरित्यर्थः ।

ताभिर्न रेजुः प्रथमं कृताभिर्वध्येऽप्यरं भेदपरिक्रियाभिः। हन्तुर्यशांसीति हरिः प्रविश्य चकार कर्माण्यतिमानुपाणि ॥१७३॥

ताभिने रेजुरिति । प्रथमं कृताभिः ताभिः वध्ये अरम् अत्यन्तं भेदपरि-क्रियाभिः भेदनिक्रयाभिः हन्तुः नाशकर्तुः स्वस्य यशांसि न रेजुः इति विचिन्त्य हरिः मधुरां प्रविश्य अतिमानुषाणि मनुष्यैः कर्तुमशक्यानि कर्माणि चकार । १७३

> मीनलग्नोऽत्र केतुर्न न स चापस्तथाप्यमुम् । अनन्यसदशं रूपं विज्ञापयति मन्मथम् ॥ १७४॥

मीनलग्नोऽत्रेति। अत्र श्रीकृष्णे केतुः ध्वजः न मीनलग्नः; न मत्स्यसहितः। मन्मथस्य केतुरिव न मीनसंबद्ध इत्यर्थः। चापश्च न सः; न ताद्दशः, न कुसुम-रूप इत्यर्थः। तथापि अनन्यसद्दशम् अनन्यसाधारणं रूपं अमुं श्रीकृष्णम् मन्मधं विद्यापयित लोकस्येति शेषः। मधुरायां विद्यमाना जना अमुं मन्मथमेव मेनिरे इत्यर्थः।

तालमध्ये श्रियः सद्म घनं नीलं यदीव्यते । उपमीयेत तेनास्य दोर्मध्यं वसतिः श्रियः ॥ १७५ ॥

तालमध्य इति । तालमध्ये ; तालवृक्षयोर्मध्ये घनं सान्द्रं नीलं नीलवर्ण श्रियः सद्म वासस्थानं यदीष्यते, तदा श्रियः वसतिः वासस्थानम् अस्य श्रीकृष्णस्य दोर्मध्यं वाहुनध्यं वक्षः तेन उपमीयेतेति कविकल्पितोपमा । १५५

नोयो भारो राज्ञा चाणुरो योज्यतामनेन रणे। इति पौरवर्णितगुणः पथि रजकमयाचताथ वसनानि॥ १७६॥ नोत्रो भार इति । राज्ञा कंसेन रणे युद्धे अनेन सह उप्रः भारः असह्यभारवत् अत्युप्रः चाणूरः तदाख्यः मल्लः न योज्यताम् । इति पौरैः जनैर्विणितगुणभरितः सः श्रीकृष्णः पथि मध्येमार्ग रजकं कंसस्य वसनानि उपहर्न्तं निर्णेजकं वसनानि अयाचत ।

धान्यस्य कालं नय मा वृथात्र कक्ष्येष्वलभ्यस्य कुरुष्व याच्ञाम्। पौरेषु जीर्णक्षतवासमां चेत्युच्चै: क्षिपन्तं रजकं नृपस्य ॥ १७७ ॥

धानगस्य कालिमिति। अलभ्यस्य लब्धुमशक्यस्य धान्यस्य कक्ष्येषु पक्ष्येषु कालं वृथा मा नय। अलभ्ये वस्तुनि स्पृह्या कालं वृथा मा क्षपयेत्यर्थः। पौरेषु गत्वा जीर्णानां क्षतानां च वाससां वसनानां याच्जां कुरुष्वेत्युचैः क्षिपन्तं नृपस्य रजकम्, उत्तमाङ्गहीनमकरोदित्युत्तरेणान्वयः।

वर्गे त्वं खल भव राजकेऽद्य याम्ये प्रोच्येति प्रमुरकृतोत्तमाङ्गहीनम् । गोपालैः सह रुचिरं हरिर्वसित्वा वासांस्यप्यथ गृहमीयतुः सुदाम्नः॥

वर्गे त्वं खलेति। हे खल दुष्ट रजक, त्वं याम्ये यमसंबन्धिन राजके रजकसंबन्धिन वर्गे रजकसमूह इत्यर्थः। भवः इति प्रोच्य प्रभुः श्रीकृष्णः तम् उत्तमाङ्गहीनं छिन्नशिरस्कम् अकृत । अवधीदित्यर्थः। अथ तद्वधा-नन्तरं वासांसि तेन हृतानि वसनानि रुचिरं यथा तथा गोपालैः सह स्वयमपि विसत्वा धृत्वा सुदाम्नः तन्नामकस्य मालाकारस्य गृहं तौ रामकृष्णौ ईयतुः प्रापतुः।

श्वानो दीनो वागता ये गृहान्नः प्राप्ताः पूज्या विष्णुबुद्धचेति पश्यन्। मालाभिस्तौ पूजयित्वा सलेभे यावत्कल्पं तन्तुमत्तां श्रियं च॥१७९॥

श्वानो दीनो वेति । नः अस्माकं गृहान् गृहाणि ये श्वानः दीनो वा आर्तो वा आगताः ते प्राप्ताः सर्वेऽिप विष्णुबुद्ध्या पूज्याः इति पश्यन् सः सुदामा तो रामकृष्णो मालाभिः पूजियत्वा यावत्करूपं ब्रह्मकरूपावसानपर्यन्तं तन्तुमत्तां संतिति श्रियं च लेभे । धवः कारवरूपादौर्धन्ये त्वन्यां न यातु ते । इति कुब्जां व्यधादृज्वीमथैष पथि संचरन् ॥ १८० ॥

धवः कारवेति । अनेन कुळ्जावृत्तान्तमाह । हे धन्ये, ते धवः पतिः ते कारवरूपादोः; "कारवः काकः" इति त्रिकाण्डशेषः । तस्येव यानि रूपादीनि, तैः । अन्यां कान्तां न यातु । तव विकृतानि रूपादीनि रृष्ट्वा त्विय अप्रीत्या अन्यां स्त्रियं तव भर्ता न यात्वित्यर्थः । इति उक्त्वा पथि संचरन् एषः श्रीकृष्णः कुळ्जां भुग्नाकृति कंसस्य गन्धानुपनयन्तीं कांचित् सरन्ध्रीम् ऋज्वीं व्यधात् ।

क्षोभः शनै: शनैः स्मारस्तस्याः कृष्णाङ्गसङ्गजः । तया तं वारयामास मा गा इति नृपाध्वनि ॥ १८१ ॥

क्षोभः शनैः शनैरिति । कृष्णाङ्गसङ्गजः श्रीकृष्णस्याङ्गसंबन्धेन जातः तस्याः सेरन्ध्रयाः शनैः शनैः क्रमशः अभिवृद्धः स्मारः कामजः क्षोभः मनसः चपलता नृपाध्विन राजमार्गे एव तं श्रीकृष्णं मा गाः मा गच्छेति तया सेरन्ध्रया प्रयोज्यकर्त्र्या वारयामास । अत्र स्मारक्षोभस्यात्युत्कटत्वं दर्शयितुं तस्यैव प्रयोजककर्तृत्वं सेरन्ध्रयः प्रयोज्यकर्तृत्वं च विविक्षतं किवना । नृपाध्विनीत्यनेन बहुजनसंनिधानमप्यनाद्य कामावेदनमुच्यते । "कामातुराणां न भयं न लज्जा" इति हि लोकोक्तिः ।

गोशुद्धिकामाः किमु गाः स्पृशन्ति मर्त्या युवत्यां च तथैव यूनाम् । स्वार्थानि कर्माणि तदागमिष्याम्युक्तवेति तामाप स चापशालाम् ॥

गोशुद्धिकामा इति । मर्त्याः जनाः गाः धेन्ः गोशुद्धिकामाः गवां शुद्धिमुत्पाद्यितुकामाः स्पृशन्ति किमु ? नैवेत्यर्थः । कि तु आत्मनां शुद्धिमृत्पाद्यितुकामाः स्पृशन्ति किमु ? नैवेत्यर्थः । कि तु आत्मनां शुद्धिमृत्पाद्यितुमेव स्पृशन्ति । तथैव यूनां युवत्यां प्रवृत्तानि कर्माणि स्वार्थान्येव, न तु युवत्यर्थानि । अतोऽहं त्वया न प्रार्थनीय इत्यर्थः । यत एवं, तत् तस्मात् अहमेव पुनरागमिष्यामीति तां सैरन्ध्रीम् उक्तवा सः श्रीकृष्णः चापशालाम् आप । १८२

दीनो वो ज्ञातिरपि श्राव्यो राज्ञेति चापरक्षिवलम् । हत्वा चापच्छेदश्चभितं तौ प्रस्थितौ हरी रध्याम् ॥ १८३ ॥

दीनो वो ज्ञातिरिति । दीनः ; युष्माकं वधेन शोचन् वः युष्माकं ज्ञातिः बन्धुः राज्ञा कंसेनेव श्राव्यः । युष्मद्विपत्तिमिति शेषः । युष्मान् निःशेषं हिनष्यामि, यथा कश्चिदपि वो बन्धूनां वार्ताहरो न परिशिष्येतेति भावः । इत्युक्तवा चापच्छेदश्चभितं चापशालास्थस्य कंसचापस्य छेदेन कुद्धं चाप-रिश्वलं चापरक्षणाय नियुक्तं सैन्यं हत्वा तौ हरी रामकृष्णौ रथ्यां वीथ्यां प्रस्थितौ ।

सत्रे दीयत एवात्मा तेन स्वेनैव मृत्यवे । योऽनुगच्छेदिमौ योद्धमिति तौ नान्वयुर्भटाः ॥ १८४ ॥

सत्रे दीयत इति । यः इमौ रामकृष्णौ योद्धम् अनुगच्छेत् तेन स्वेनैव मृत्यवे आत्मा सत्रे धनुर्यागे दीयते । इति मत्वा भटाः तौ रामकृष्णौ न अन्वयुः नान्वगच्छन् । १८४

> शोभा राज्ञां सेना विरोधिनोत्सादितेव नो दृश्या । ताविप वाह्योपवने नन्दाद्यैरूषतुश्च तां रजनीम् ॥ १८५ ॥

शोभा राज्ञां सेनेति। राज्ञां शोभा शोभावहा सेना कंसस्य सेना विरोधिना शत्रुणा उत्सादितेव नाशितेव नो दृश्या न दृश्शे। ताविप राम-कृष्णाविप बाह्योपवने नगरात् बहिः स्थिते उपवने नन्दाद्यैः सह तां रजनीम् उत्पत्रुश्च।

१८५

> आज्ञा साध्या सकला कंसकृतेत्यात्तनिश्चया मलाः । उदिते रङ्गं जग्मुर्द्वारं हस्ती दिदृक्षवो मञ्चान् ॥ १८६ ॥

आज्ञा साध्येति । कंसकृता सकला आज्ञा साध्या साधनीया; अस्मा-भिरिति शेषः । इत्येवम् आत्तनिश्चयाः कृतनिश्चया महा द्वन्द्वयुद्धविशारदाः योधा: उदिते सूर्ये उदिते सित रङ्गं युद्धाय परिकल्पितं स्थानं जग्मुः । हस्ती च द्वारं जगाम । दिदक्षवो जनाश्च मञ्चान् रङ्गस्थासनानि जग्मुः । १८६

नटस्यानन्दनस्याक्ष्णामिव कृष्णस्य रङ्गिणः । यदा प्रवेशधीरेष तदादृश्यत साम्रजः ॥ २८७ ॥

नटस्यानन्दनस्येति । अक्ष्णां नाट्यरङ्गस्थजनलोचनानाम् भानन्दनस्य भानन्दकरस्य रङ्गिणः रङ्गविहरणशीलस्य नटस्येव कृष्णस्य यदा प्रवेशे रङ्गप्रवेशे धीः इच्छा, उदियायेति शेषः, तदैव एष श्रीकृष्णः साम्रजः बलरामेण सह रङ्गे अदृश्यत ।

> धनेशोऽयं जनः सत्यं माधुरः सिन्धुरोत्तमः। मार्गरोधिनमेनं तु हन्मि हस्तिप हस्तिनम् ॥ १८८॥

धनेशोऽयमिति। अयं जनः; रङ्गे आसनोपविष्टः अप्रतो दृश्यमानोऽयं जनः। सत्यं धनेशः; राजा कंस इति निश्चितः। तथा अय च माधुरः मधुरायां भवः सिन्धुरोत्तमः गजवरः कुवल्यापीड एव। मार्गरोधिनम्; रङ्गप्रवेशमार्गमवरुष्य तिष्ठन्तम्। एनं हस्तिनम्; ते गजम्। हे हस्तिप, अहं हन्मि।

स मन्दो इदवत्तस्मिन् हस्तिपः कालचोदितः । एवमाभाष्यमाणोऽपि हरिणाचोदयद्गजम् ॥ १८९ ॥

स मन्दो हृदविद्वति । एवम् ; उक्तप्रकारेण हरिणा आभाष्यमाणोऽपि हृदवत् जळाशयवत् मन्दः जडः सः हस्तिपः काळेन मृत्युना चोदितः गजं तस्मिन् श्रीकृष्णे अचोदयत् । श्रीकृष्णं हन्तुं नियोजयामास । १८९

> नागरो युद्धमेतेन जनः पश्यत्विति प्रभुः । स्वयमाहत्य भङ्कत्वास्य प्रहारान् व्यहरचिरम् ॥ १९०॥

नागरो युद्धमिति। नागरो जनः ; मधुरायां विद्यमानो जनः सर्वोऽपि। एतेन ; गजेन सह। युद्धं पश्यतु इति मत्वा प्रभुः श्रीकृष्णः स्वयम् आह्त्य ; गजं प्रहृत्य। अस्य गजस्य प्रहारान् भङ्कत्वा भग्नान् कृत्वा च चिरं व्य-हरत् चिक्रीड। १९०

धीवशकोधतां चास्य भङ्कुं हस्ती तु नाशकत्। हत्वेभं तद्घटांश्चाय मछानाप स केशवः॥ १९१॥

धीवशकोधतामिति। हस्ती तु अस्य श्रीकृष्णस्य धीवशकोधताम् स्वेच्छावतारितं कोपं भङ्कुं नाशकत् न शशाक। अथ स केशवः इभं गजं तद्भटाश्च तत्पालकान् योधाश्च हत्वा मल्लान् चाणूरादीन् बाहुयुद्धविशारदान् अ।प।

श्रमो दीनो नित्यमेव नियुद्धे कियते त्वया । तचातुरीं दर्शयाद्य मिय राजा दिदृक्षते ॥ १९२ ॥

श्रमो दीन इति । हे कृष्ण, त्वया नित्यमेव नियुद्धे बाहुयुद्धे श्रमः दीनः क्रियते । तत्र श्रमं न वहसीत्यर्थः । अद्य मिय तचातुरीं बाहुयुद्धचातुर्य दर्शय । राजा कंसमहाराजः दिदक्षते द्रष्टुमिच्छिति । यतः प्रजानां राजप्रीतिसंपादनं धर्मः, ततो दर्शयेत्यर्थः ।
१९२

> धूली स्याद्राज्ञा यः कृतो हढोऽस्मिन् पदार्दिते रङ्गे । इति जल्पंश्चाणूरो हरिणार्येणेतरे हता मछाः ।। १९३॥

धूली स्याद्राक्षेति। यः रङ्गः राज्ञा दृढः कठिनः कृतः, अस्मिन् रङ्गे पदा अर्दिते सितः; नियुद्धसमये आवयोः पादताडनेन पीडिते सतीत्यर्थः। धूली स्यातः; प्रादुर्भवतः। इति जल्पन् चाणूरो मल्लः हरिणा हतः। इतरे; चाणूरादितरे मल्लाः मुष्टिकाद्याः आर्थेण श्रीकृष्णाप्रजेन बलभद्रेण हताः। बाह्यवने योग्यमितो निःसारणमेतयोरिति क्षितिपे। कुध्यति तमपि निपात्य प्रासादाग्रादशातयत्कृष्णः॥ १९४॥

बाह्यवने योग्यमिति । एतयोः रामकृष्णयोः इतः अस्मात् प्रदेशात् वाह्यवने नगरात् वहिर्भवे वने निःसारणं योग्यमिति क्षितिपे कंसे राजनि कुध्यति सति श्रीकृष्णः तमपि कंसमपि प्रासादाप्रात् निपाय अधः पातयित्वा अशातयत् अवधीत् ।

> विगतपापोऽयमप्याप देही हरिं तदनुजांस्त्वष्ट तान् रौहिणेयोऽवधीत्। पितरमप्यानतौ मातरं चाथ तौ गलितवन्धं नृपं चक्रतुश्चाहुकम्॥

विगतपापोऽयमिति । अयं देहापि कंसोऽपि विगतपापः सन् हिरम् आप; मुक्ति प्राप । "कामाद्रोप्यो भयात्कंसः" इत्युक्तरीत्या सततं श्रीकृष्ण-ध्यानमिहस्रा तद्वस्तवधेन च "अश्व इव रोमाणि विधूय पापम्" इति श्रुत्यर्था- नुसारेण सकलमि पापं विधूय हरेः पदमवापेत्यर्थः । तदनुजान् ; कंसानुजान् कङ्कादीन् अष्ट तान् देहिनः रौहिणेयः बलभदः अवधीत् । अथ तौ रामकृष्णौ पितरमिप मातरं च वसुदेवं देवकीमिप आनतौ प्रणेमतुः । तथा आहुकं नृपं गिलतबन्धं चक्रतुश्च ।

तावदत्र कुर्युगे कृते यथा तथाभवत् ताविष द्विजन्मतां प्रषद्य जग्मतुर्गुरून् आत्तविद्यकौ ततः सषष्टिभिश्चतुर्दिनै-रन्धिकुक्षिमीयतुर्मृतार्भकेष्सया गुरोः ॥ १९६ ॥

तावदत्र कुर्युग इति । कुः भूमिः कृते युगे यथा; धर्मप्रचुरे कृतयुगे यथा अभवत् , तथा अत्र अस्मिन् युगेऽपि तावदभवत् साकल्येना-भवत् । "यावत्तावच्च साकल्ये" इति निघण्टुः । ताविष ; रामकृष्णाविष । द्विजन्मताम् ; जातकर्मादिसंस्कारैः द्विजत्वम् , "जन्मना जायते शृदः कर्मणा जायते द्विजः '' इति स्मरणात् । प्रपद्य; प्राप्य । गुरुम्; आचार्यं सांदीपिनिम् । जग्मतुः; गुरुकुळवासाय तत्समीपमुपसेदुः । ततः; तस्मादाचार्यात् । सषष्टिभिः चतुर्दिनैः; चतुःषष्टिपरिमितैर्दिनैः । आत्तविद्यकौ; अवाप्तसमस्तविद्यौ । गुरोः; आचार्यस्य सांदीपिनेः मृतार्भकेष्सया मृतपुत्र-प्रयाजिहीर्षया अन्धिकुक्षिं समुद्रकुहरम् ईयतुः प्रापतुः । १९६

यामो नष्टो येन तं ब्राह्मणानां हत्वा दैत्यं पाञ्चजन्यं तदस्थि। लब्ध्वावाप्य प्रेतनाथात् कुमारं दत्वाचार्यायापतुस्तौ पुरीं स्वाम् ॥

प्रामो नष्ट इति । येन दैत्येन ब्राह्मणानां प्रामः नष्टः अभवत् तं पञ्चजनं नाम दैत्यं हत्वा तदस्थि पाञ्चजन्यं तन्नामकशङ्कात्मकं लब्ध्वा प्रेतनाथात् यमात् कुमारम् आचार्यकुमारम् अवाप्य तमाचार्याय दत्वा तौ स्वां पुरीं मधुराम् आपतुः प्रापतुः ।

> शशी रात्रौ साक्षी रिवरहिन यद्भक्त्यित्शये हरिः संदेशैस्तं त्रजमसुखयचोद्धवहृतैः । ऋतां चक्रे कुञ्जां प्रति गिरमिष स्वल्पसुकृता-मथाकूरातिथ्यं स्वयमभजतायोद्धवयुतः ॥ १९८॥

शशी रात्राविति । यद्गक्यतिशये ; यस्य व्रजस्य व्रजस्थजनस्येयर्थः, भक्तेरितशये । रात्रौ शशी साक्षी । रविरहिन ; साक्षीति शेषः । तं व्रजम् ; तत्रत्यं जनम् । उद्भवहतैः ; उद्भवमुखेन प्रेषितैः संदेशैः हिरः असुखयत् ; सुखितमकरोत् । खल्पसुकृतां कुञ्जां प्रति पूर्वोदाहृतां खस्य गिरमिप पुनराग- मिष्यामीति वाचमिप ऋतां सत्यां चक्रे । तस्या मनोरथमपूरयदित्यर्थः । अथ आयोद्धवयुतः ; आर्येण बलभद्रेणोद्धवेन च सहितः सन् खयम् अक्रूरातिथ्यम् अक्रूरेण कृतमितिथिसत्कारम् अभजत । १९८

दुःशिवा नष्टपतयः कंसदारास्तु मागधम् । प्रारुदन् प्राप्य सोऽप्यायात् त्रयोविंशत्यनीकपः ॥ १९९ ॥ दुःशिवा नष्टपतय इति । कंसदाराः ; कंसस्य पत्न्यः । नष्टपतयः , अत एव दुःस्थित्यापन्नशिवाः भूत्वा मागधं मगधदेशाधिपं जरासन्धं प्राप्य प्रारुदन् । त्रयोविंशत्यनीकपः, त्रयोविंशतिसंख्याकानामनीकानाम् अक्षौहिणीना-मधिपः सोऽपि जरासन्धोऽपि आयात् युद्धार्थमाजगाम । १९९

भानुः सत्यस्येव शौरेर्वशेऽभूच्छस्त्रग्रामः सीरिणश्चाथ पूर्वः । सैन्यध्वान्ते तेन शान्ते द्रवन्तं भीत्या रामो मागधं बन्धुमैच्छत् ॥

भानु: सत्यस्येति। सत्यस्य भानुरिव; यथा सत्यवशो भानु: प्रत्यहं नियते काल उदेति अस्तमयते च, तथा शौरे: श्रीकृष्णस्य सीरिणो बलरामस्य च पूर्व: अवतारात्पूर्वकालसंबन्धी शस्त्रप्रामः आयुधजातं वशे अभूत्। तेन शस्त्रप्रामेण सैन्यध्वान्ते सैन्य एव तमिस शान्ते सित पद्भग्रां भीत्या द्रवन्तं पलायमानं मागधं जरासन्धं रामः बलरामः बन्धुं निगलियतुम् ऐच्छत्।

दयार्घ श्रेयसा हीनं कृतझिवषयं कृतम् । तनोति विषयं ह्याद्येत्यमोचयदमुं हरिः ॥ २०१॥

दयार्थ श्रेयसेति । आद्या दया ; प्रथमापराधे क्रियमाणा महतां दया श्रेयसा हीनमिप कृतन्नानां विषयतया कृतमिप पुरुषम् अर्धे विषयं तनोति ईषत् दयनीयं करोति इति मत्वा हरि: अमुं जरासन्धम् अमोचयत् । २०१

> प्रभा याः पुत्रयोर्नन्दस्यासन् युद्धे जयश्रिया । तयो: षोडशकृत्वस्ता भूयोऽप्यासन्नयो हरेः॥ २०२ ॥

प्रभा याः पुत्रयोरिति । नन्दस्य तयोः पुत्रयोः रामकृष्णयोः युद्धे जयिश्रया जरासन्धेन सह युद्धे संजातया जयलक्ष्म्या याः प्रभाः आसन्, ताः प्रभाः जयश्रीसंजाताः शोभाः अथो अनन्तरमि हरेः श्रीकृष्णस्य षोडशवारं भूयः पुनः पुनः आसन् । षोडशकृत्वः जरासन्धं विजित्य शुशुभे इत्यर्थः । २०२

हर्यश्रेष्ठगीर्वाणभयदो यवनः पुरीम् । रुरोध मधुरामञ्घी तदा स द्वारकां व्यधात् ॥ २०३ ॥

हर्यश्वश्रेष्ठेति । हर्यश्वः इन्द्रः स श्रेष्ठो येषां तेषां गीर्वाणानां भयदः भयजनकः यवनः काल्यवनो नाम कश्चित् मधुरां पुरीं रुरोध । तदा सः श्रीकृष्णः अञ्बो द्वारकां तदाख्यां नगरीं व्यधात् निर्मितवान् । २०३

> धनुः सेनाङ्गं वा रथतुरगदन्त्यादि निजकं निधायास्यां मायी निखिल्लमय निष्कस्य नगरात्। द्रवन्नद्रेर्निद्राविवशमुचुकुन्दोषितगुहां निलीनोऽभूत्कृष्णः स च रिपुरमुं देशमविशत्॥ २०४॥

धनुः सेनाङ्गमिति । अधः ; द्वारकानिर्माणानन्तरम् । मायी ; इच्छामात्रेण विचित्रसृष्टिकर्ता श्रीकृष्णः । "इच्छमात्रं प्रभोः सृष्टिः " "सोऽकामयत । वहु स्यां प्रजायेयेति । इदं सर्वमसृजतः " इत्याद्यक्तिरीत्या संकल्पमात्रेण
निख्छिजगत्स्त्रष्टुः द्वारकामात्रनिर्माणं कियदिति विस्मयते कविः । निजकम् ;
निज्ञं स्वकीयम् । धनुः, रथतुरगदन्त्यादि सेनाङ्गं वा अन्यदिष यद्यत् स्वासाधारणं वस्तु, तिक्रिखिष्टमिष अस्यां द्वारकायां निधाय नगरात् द्वारकायाः
निष्क्रस्य द्रवन् धावन् ; मुचुकुन्दस्य परमभागवतस्य स्वदिव्यक्रपप्रदर्शनेनानुप्रहं कर्तुं धावनमभिनयन् । अद्रेः ; कस्यचित् गिरेः निद्राविवशमुचुकुन्दोषितगुहां
निद्राया विवशो यः मुचुकुन्दः, तेनोषितां गुहां द्रवित्रत्यन्वयः । निलीनः अभूत् ।
स च रिषुः ; यवनश्च । तं देशम् ; तामेव गिरिगुहाम् अविशत् । र०४

शाक्यज्ञो रागी तद्विहितेऽसौ नाप्नुयाद्वधं मत्तः । नरकं यात्विति साधुक्रोधहतं व्यधित तत्र शौरिररिम् ॥ २०५ ॥

शाक्यक्को रागीति। असौ; शत्रुर्यवनः। शाक्यक्कः; शको नाम यवनानां भूपतिः। तेन प्रवर्तितो मार्गः शाक्यः। तं जानाति। तिद्विहिते; शाक्यमार्गविहिते प्राणिहिंसनादिरूपे असौ रागी रागवान् भवति । तस्मात् मत्तः वधं नाप्नुयात् । मया हतस्य हि सर्वकर्मक्षयपूर्वकिनःश्रेयसप्राप्तिः फलम् । तच फलमधुना असौ नार्हति । किं तु नरकं यातु इति मत्वा शौरिः श्रीकृष्णः अर्रि यवनं तत्रैव साधुकोधहतं साधोर्मुचुकुन्दस्य क्रोधेन हतं भस्मसात्कृतं व्यधित ।

सिल्लं नवमेघस्त्वं वहन्निव महाप्रभः । कोऽसीति पृच्छते राज्ञे स्वात्मज्ञानमदात्प्रभुः ॥ २०६ ॥

सिल्लं नवमेघ इति । सिल्लं वहन् नवो मेघ इव महाप्रभः महत्या प्रभया विराजमानः त्वं कोऽसि ! इति पृच्छते राज्ञे मुचुकुन्दाय ऐक्ष्वाकाय राज्ञे प्रभुः श्रीकृष्णः स्वात्मज्ञानं ब्रह्मज्ञानम् अदात् । २०६

> वैद्यः स कविना गर्गेणोदितं च वचः स्मरन् । स्तुत्वा हरिं ययौ राजा तपसे गन्धमादनम् ॥ २०७ ॥

वैद्यः स कविनेति । वैद्यः ; विद्यां वेत्तीति वैद्यः । पूर्वश्लोकोक्तरीत्या ब्रह्मविद्यावेदी सः राजा मुचुकुन्दश्च कविना त्रिकालज्ञेन गर्गेण मुनिना उदितं वचः स्मरन् हर्रि स्तुत्वा तपसे तपसः आचरणाय गन्धमादनं पर्वतं ययौ ।

मेनका नाम युद्धेऽद्य जयश्रीर्वा वृणोतु माम् । न निवर्तेऽन्यथेत्यागाद्योद्धं भूयोऽपि मागधः ॥ २०८॥

मेनका नामे ति । अद्य अस्मिन्नहिन क्रियमाणे युद्धे मां मेनका नाम मेनकेति प्रसिद्धा सुरविनता अथवा जयश्रीर्वा वृणोतु । अहं वा शत्रुं हिन्ध्यामि, अहं वा शत्रुणा हिन्ध्ये । उभयोरन्यतरत् निश्चितमित्यर्थः । अन्यथाः पूर्वोक्त-योरन्यतरत् अप्राप्य न निवर्ते इति वदन् मागधः मगधाधिपतिः जरासन्धः भूयोऽपि योद्धम् आगात् आजगाम । सेनामध्यमसौ गतिद्वयपरोऽध्यास्ते परं सांप्रतं तत्रैका मृतिसंश्रया मृतिरमुष्यान्येन कालान्तरे । नान्या मत्प्रतियोद्धरित्युदितधीरारुद्ध शैलं जवा-दह्यायाकृत साम्रजो हरिरमुं जिह्येन मोघोद्यमम् ॥ २०९ ॥

सेनामध्यमसाविति । असौ जरासन्धः सांप्रतम् अधुना सेनामध्यं गितद्वयपरः द्विवधां गितं निश्चित्य परम् अध्यास्ते । तत्र तयोर्गत्योः एका गितः मृतिसंश्रया मरणप्राप्तिविषया । अमुष्य मृतिः अन्येन भीमेन कालान्तरे भविष्यित । अतोऽत्र स मया न हन्तव्य इत्यर्थः । अन्या गितः जयसंश्रया जयप्राप्तिविषया । मत्प्रतियोद्धः ; मया सह प्रतिकूलं युद्धं कुर्वतः न ; भिवतुं न योग्या । मया सह प्रतियुद्धं कुर्वतः जयः कदापि कस्यचिदिप न भवेदित्यर्थः । इति उदितधीः हिरः श्रीकृष्णः साप्रजः बलरामेण सह अह्वाय शीघ्रं जवात् वेगेन शैलम् आरुद्ध जिह्येन कपटेन अमुं जरासन्धं मोघोद्यमं व्यर्थप्रयह्म अकृत । शैलमारुद्ध दुर्ग प्रदेशं जगाम । जरासन्धोऽपि श्रीकृष्णगमनमार्गमनवगच्छन् वितथप्रयत्नो निजं पुरं प्रत्याजगामेत्यर्थः ।

संयुद्धक्रमनिरतः शुचिर्वदान्यो नान्योऽस्माद्गिरमिति वैधर्सी निशन्य । रामायादिशदथ रेवतीं ककुद्मी सोऽप्येनामतुल्लमवाप्य शर्म लेभे ॥ २१० ॥

संयुद्धक्रमनिरत इति । संयुद्धस्य गदायुद्धस्य क्रमे निरतः व्यापृतः शुचिः त्रिकरणशुद्धिमान् वदान्यो दाता च पुरुषश्रेष्ठः अस्मात् अन्यः वलभद्रं विना इतरः नास्ति इति वैधर्सी ब्रह्मणोदीरितां गिरं निशम्य श्रुत्वा ककुद्मी नाम नृपतिः रेवर्ती नाम कन्यां रामाय बलरामायादिशत् । सोऽपि बलभद्रोऽपि एनां रेवतीम अवाप्य अतुलं शर्म सुखं लेमे । स्वर्गलोकोऽस्ति वास्तव्यमात्रं सुत्रामसोदरे । भूमिष्ठे तु वरिष्ठानि भोग्यान्यत्रैव यत्र सः ॥ २११ ॥

स्वर्गलोकोऽस्तीति । सुत्रामसोदरे उपेन्द्रे विष्णौ भूमिष्ठे भूमौ श्रीकृष्ण-रूपेणावतीर्णे सित स्वर्गलोकः वास्तव्यमात्रं केवलं वासस्थानमेवास्ति, न भोगस्थानमित्यर्थः । सः श्रीकृष्णः यत्र स्थले अवतीर्णः, अत्रैव वरिष्ठानि भोग्यानि सन्ति ।

> गुणोऽर्थरतिपुत्रादिपोषकः कमितृप्रियः। यस्यां सर्वोऽप्यसौ रुक्मिण्याह दूतीगिरा हरिम् ॥ २१२ ॥

गुणोऽर्थरतिपुत्रादीति । यस्यां रुक्मिण्यां देव्यां गुणः स्पृहणीयो गुणः, अर्थस्य रतेः पुत्रादेः पोषकः किमतुः प्रियश्च, अन्यश्च यः किश्चत् अभिल्ल-षणीयः गुणः स सर्वोऽप्यस्ति, असौ रुक्मिणी नाम विदर्भराजस्य दुहिता दूतीगिरा हरिम् आह ।

काञ्यप्रियोऽसौ हि जनः समस्तः प्रमर्थदाय्यस्ति च काञ्यमत्र । तेन स्फुरत्वेष जनः सनाथः क्षिणोति यन्नाम शिवेतराणि ॥२१३॥

काष्यप्रियोऽसाविति । असौ छोके वास्तव्यः समस्तोऽपि जनः काव्य-प्रियो हि; सत्काव्यश्रवणे उत्सुको हि। अत्र पुमर्थदायि पुरुषार्थदानसमर्थे काव्यमस्ति च। यन्नाम यस्य पुरुषोत्तमस्य नाम शिवेतराणि निखिछान्य-मङ्गलानि क्षिणोति उच्चारितमात्रमेव नाशयित, तेन पुरुषोत्तमेन भवता एषः जनः काव्यप्रणेता जनः सनाथः नाथसहितः स्फुरत् प्रकाशताम् । मम त्वं नाथो भवेति यावत् ।

> भद्रतरोऽर्थी वाणी भद्रतमास्येति चामिनन्द्य मुहुः। श्रुत्वेत्थं दृतिगिरं श्रीपतिरतनोन्मनीषितं तस्याः॥ २१४॥

भद्रतरोऽर्थीति । इत्थं पूर्वोक्तप्रकारेणोदितां दूतिगिरं श्रुत्वा श्रीपतिः अर्थी अयं जनः भद्रतरः । अस्य जनस्य वाणी च भद्रतमा । इति मुहुः अभिनन्द्य तस्याः रुक्मिण्याः मनीषितम् अभीष्टम् अतनोत् सफलीचकार । तामुदवहदित्यर्थः । २१४

> धू राज्ञः पादे यस्याभक्तैर्नाप्यते निजैव नृपैः। ते कन्यां तेन हृतां जिघृक्षवो युधि जिता न चित्रमिदम्॥२१५॥

धू राज्ञ: पाद इति । यस्य श्रीकृष्णस्य पादे अभक्तेः नृपैः निजैव स्वकीयैव राज्ञ: धूः राज्ञः स्थानं नाप्यते, तेन श्रीकृष्णेन हृतां कन्यां रुक्मिणीं जिघृक्षव: प्रहीतुमिच्छवो ये ते नृपाः जिता अभूविनिति इदं न चित्रम् । २१५

> गुरुर्वरदमुरूयस्य तस्य जाम्बवतीं सुताम् । दत्वाभूज्जाम्बवान्यस्य स्वयं शिष्यः पुरा हरेः ॥ २१६ ॥

गुरुर्वरदमुख्यस्येति । पुरा पूर्व श्रीरामावतारे स्वयं यस्य हरेः श्रीरामस्य शिष्यः अभूत्, तस्य श्रीकृष्णस्य हरेः अधुना जाम्बवर्ती नाम सुतां दत्वा जाम्बवान् ऋक्षराजः वरदमुख्यस्य वरदानां यो मुख्यः श्रेष्ठः, तस्य श्रीकृष्णस्य गुरुः श्वशुरः अभूत् ।

> मानदो निधिवरः प्रसेनतो यो मणिईरिवरं प्रराप तम् । तस्य सोदरकरे समर्पयंस्तत्सुतामलभतोत्तमो हरिः ॥ २१७ ॥

मानदो निधिवर इति । मानदः; बहुमानदः । निधिवरः; प्रतिदिनमधौ स्वर्णभारान् प्रयच्छन् निधिरिव भूतः यः मिणः; स्यमन्तको नाम मिणः प्रसेनतः तन्नाम्नो राज्ञः सकाशात् पुरा पूर्व हरिवरं जाम्बवन्तं प्राप समागात्, तं मिणं तस्य प्रसेनस्य सोदरकरं सोदरस्य सत्राजितः करे समर्पयन् उत्तमः हिरः श्रीकृष्णः तत्सुतां सत्राजितः सुतां सत्यभामाम् अलभत । अत्रेयं पौराणिकी कथा—पूर्वं सत्राजिन्नाम कश्चन नृपः सूर्यस्य सखा अवर्तत । तस्मै सूर्यः संतोषेण स्यमन्तकं नाम मिणं प्रादात् । स च मिणः प्रत्यहमधौ

सुवर्णभारान् प्रदाय स्वस्य धारिणं पुरुषं दारिद्रयादिरहितमकरोत् । तं मणि कण्ठे धारयन् सत्राजित् कदाचित् द्वारकामाजगाम । तत्र श्रीकृष्णसत्राजितोः समागमे श्रीकृष्णेनार्थितोऽपि सत्राजित् तं मर्णि तस्मै दातुं नैच्छत्। अधैकदा सत्राजितो भ्राता प्रसेन: तं मणि कण्ठे विभ्रत् हयमारुह्य मृगयां वने चचार । तत्र कश्चन सिंह: सहयं प्रसेनं हत्वा तं मणिमादाय जाम्बवताधिष्टितां गिरिगुहां विवेश । जाम्बवांश्व मणिलोभेन तं सिंहं हत्वा मणिमादाय स्वबालकस्य क्रीडनकमकरोत् । वस्तुतत्त्वे एवं स्थिते, भ्रातुः प्रसेनस्य वनात् अप्रतिनिवर्तनं श्रुत्वा सत्राजित् 'कृष्णेन मम भ्राता प्रायो निहतो भवेत् । अत एव बहून् दिवसानतीत्यापि स न प्रतिनिवृत्तः । मण्याकाङ्क्षी च कृष्णः ' इति कांचन किंवद-न्तीं जनपदे उत्पादयामास । भगवान् श्रीकृष्णस्तु आत्मनो दुर्यशः अपमार्धुकामः मण्यन्वेषणे प्रवृत्तः प्रसेनस्य पदवीं नागरैः सहान्वद्रवत्। तत्र च वने प्रसेनं सहयं सिंहेन हतं वीक्ष्य किंचिद् दूरं गत्वा तं च सिंहं केनचित् ऋक्षेण हतं दृष्ट्वा पौराणामदर्शयत् । ततोऽपि किंचिद् दूरं गत्वा किंचन भीमं बिलं वीक्ष्यं तत्र स्वयमेकाकी प्रविवेश । तत्र बालकस्य क्रीडनकतया परि-कल्पितं मणि स्यमन्तकं वीक्ष्य तजिघृक्षया बालकान्तिकमुपजगाम । अत्रान्तरे विदितवृत्तान्तो जाम्बवानेत्य श्रीकृष्णेन सह अष्टार्विश्चिति दिनानि द्वन्द्युद्धमकरोत्। एकोनत्रिंशे दिने श्रीकृष्णेन पराजितो जाम्बवान् तस्य पादयोर्निपत्य प्राण-भिक्षां याचमानः श्रीकृष्णाय स्यमन्तकमणिना सह स्वसुतां जाम्बवर्ती ददौ। ततः श्रीकृष्णः जाम्बवसा स्यमन्तकेन च सह विलानिर्गस पौरान् विदित-तत्त्वान् कृत्वा द्वारकायां सभामासीन: सत्राजितमाहूय पौराणां संनिधौ मणि तस्मै प्रादात् । सत्राजित् मणेर्छाभेनातितरां प्रीतोऽपि पूर्वे स्वकृतात् मणिविषये श्रीकृष्णार्थनानिराकरणात् श्रीकृष्णविषयकापवादोत्पादनाच्च नितरां विस्रक्षः श्रीकृष्णं क्षमां प्रार्थयामास । स्वसुतां सत्यभामां स्यमन्तकं च श्रीकृष्णायादात् । श्रीकृष्णस्तु स्यमन्तकं तस्मै प्रतिप्रदाय सत्यभामां परं स्वीचकारेति ।

> रङ्गेऽस्य श्रद्धा नो द्वपदाद्दूतस्तथापि सह यद्दुभिः । पार्थहिताय प्रायात् सबन्नः कृष्णास्वयंवरं शौरिः ॥ २१८ ॥

रङ्गेऽस्य श्रद्धेति । अस्य श्रीकृष्णस्य रङ्गे युद्धरङ्गे श्रद्धा आस्था नासीत् । तथापि द्रुपदेनाहूतः सन् यदुभिः सह सबलः ससैन्यश्च सन् पार्थानां हितं कर्तुं शौरिः श्रीकृष्णः कृष्णायाः द्रौपद्याः स्वयंवरं प्रायात् । २१८

स्वभावो ज्ञानस्य स्वयमथ प्रुखस्यापि स हरि-स्तया भूम्या चैतान् विधिवदिभिसंयोज्य नगरे। वसन्निन्द्रप्रस्थे मयकृतसभाशोभिनि वने मृगान्निघ्नन्दृष्ट्वा स्त्रियमवददालोच्य विजयम्॥ २१५॥

स्वभावो ज्ञानस्येति। अथ स्वयं ज्ञानस्य सुखस्यापि स्वभावभूतः ज्ञानानन्दस्वरूप इत्यर्थः। स हरिः तया द्रौपद्या भूम्या च राज्येन च एतान् पार्थान् विधिवत् अभिसंयोज्य योजयित्वा मयकृतसभाशोभिनि मयेन निर्मितया सभया प्रकाशमाने इन्द्रप्रस्थे तन्नामके नगरे वसन् कदाचित् वने मृगान् निप्नन् मृगयामटिन्नत्यर्थः। स्त्रियं कांचन दृष्ट्या स्वयं मनिस आलोज्य विजयम् अर्जुनम् अवदत्।

अवस्थेयं नार्यास्तनुमनुपमुक्तां कथयति
स्मरारूढामस्या हृदयमवगच्छाखिलमिति ।
स गत्वापृच्छत्तामकथयदसौ भास्करसुता
वसाम्यस्यां नद्यां हरिमभिल्रषन्ती पतिमहम् ॥ २२० ॥

अवस्थेयं नार्या इति । अस्या नार्याः इयमवस्था तनुं तस्याः वपुः अनु-पभुक्तां स्मराह्तदां च कथयित । अस्याः हृदयम् अखिलं संपूर्ण यथा तथा अवगच्छ जानीहि । इति विजयमवदिति पूर्वेणान्वयः । स अर्जुनश्च गत्वा तस्याः समीपं प्राप्य ताम् अपृच्छत् । असौ स्त्री अहं भास्करसुता सूर्यस्य दुहिता हरिं श्रीकृष्णं पतिमभिल्षन्ती अस्यां नद्यां वसामीति अकथयत् । २२०

> पुत्रो ज्ञानाढचोऽयं देवक्या हरिरिहागतः सख्या । इति मत्वा कालिन्दी नाम्ना प्राप्तास्मि देवमधुनेति ॥ २२१ ॥

पुत्रो **ज्ञानारवोऽयमिति । अयं ज्ञानारयः** ज्ञानसंपूर्णः । ज्ञानपदं शक्त्यादीनामितरेषामपि गुणानामुपलक्षणम् ।

> ''ज्ञानशक्तिवलैश्वर्यवीर्यतेवांस्यशेषतः । भगवच्छव्दवाच्यानि विना हेयैर्गुणादिभिः॥''

इति हि मुनिवचनम् । हिरः देवक्याः पुत्रः सन् सख्या समानख्यानवता समान-ज्ञानादिगुणेन वल्पद्रेण सह इह घरातले आगतः अवतीर्णः । देवकीपुत्र-भावेनावतारेऽपि तस्य भगवतः ज्ञानशक्यादयो गुणाः न परिहीयन्ते इति भावः । गीतं च भगवतैव—

> '' अजोऽपि सन्नन्ययातमा भूतानामीश्वरोऽपि सन् । प्रकृति स्वामधिष्ठाय संभवाम्यात्ममायया ॥ ''

इति । तत्र हि—बहम् अजः सन्नेव ज्ञानशक्त्यादिभिग्प्रच्युतात्मा सन्नेव भूतानामीश्वरः सन्नेव चात्ममायया अत्मनः संकल्पेन संभवामि रामकृष्णादि-रूपेणावतरामीत्यर्थो विवक्षितः । इति तदवतारं ज्ञात्वा अहं काल्टिन्दी नाम्ना देवं श्रीकृष्णम् अधुना प्राप्तास्मि । २२१

घवः श्रेयः पथ्यं प्रदिशति वघूभ्यो छत्तुरपि
प्रमुस्तुभ्यं भद्रे वितरित हि निःश्रेयसमपि।
प्रशस्यैवं विष्णुर्गदितमनयाचष्ट हरये
स तामादायागान्नरपतिरथ स्वां च नगरीम्॥ २२२॥

ववः श्रेयः पथ्यमिति । लोके लघुरिप पामरोऽपि ववः पितः पुरुषः वधूम्यः कान्ताम्यः श्रेयः पथ्यं च प्रदिशति । हे भद्रे कल्याणि, प्रमुः सर्वेश्वरः श्रीकृष्णः तुभ्यं निःश्रेयसमिप वितरति ; न केवल्महलौकिकं मोगं, किंतु मोक्षमिप ददाति । एवम् उक्तप्रकारेण जिन्म्यः अर्जुनः तां प्रशस्य अनया यत् गदितं तत् हरवे श्रीकृष्णाय आचष्ट अवदत् । सः नरपितः ; भगवान् श्रीकृष्णः । ताम् ; काल्निदीम् । आदाय स्वां नगरीम् अगात् । २२२

तेन शरैः पटुनारीन् जित्वावन्त्या तु मित्रविन्दाप्ता । वृषवरनियमनलञ्घा कौसल्या चारिमध्यतः सत्या ॥ २२३ ॥

तेन शरै: पटुनेति। पटुना समर्थेन तेन श्रीकृष्णेन अरातीन् प्रत्य-धिनो नृपान् जित्वा आवन्त्या अवन्तीराजदुहिता मित्रविन्दा नाम कन्या आप्ता। वृषवरिनयमनछन्धाः दुर्दान्तानां वृषभवराणां नियमनरूपेण पणेन छन्धा सत्या नाम कौसल्या कोसलराजदुहिता च अरिमध्यतः अरीणां प्रत्यर्थिनां मध्यात् आप्ता।

वश्योऽसौ भक्तानां भूपान् कृष्णो विरोधिनो हत्वा । उपयेमे कैकेयीं भद्रां वपुषा च नाम्ना च ॥ २२४ ॥

वश्योऽसौ भक्तानामिति । भक्तानां वश्यः वशं गतः असौ श्रीकृष्णः विरोधिनो भूपान् हत्वा कैकेयीं केकयराजदुहितरं वपुषा नाम्ना च भद्राम्; मङ्गल्यवपुःसौन्दर्यवर्ती भद्रां नाम कान्ताम् उपयेमे उदवहत् । २२४

हयो धन्यो यो यो रथनरगजाश्चैतदिखलं सुतां चोचैर्ल्क्ष्ये जलसमिधगम्ये विदलिते। अदान्मद्रेशोऽस्मै तदनु मुरभौमाद्यरिगणान् सुरार्थे हत्वासावुदवहदमेया नृपस्ताः॥ २२५॥

ह्यो धन्य इति । जले समिधगम्ये प्रतिबिम्बतया संलक्ष्ये उच्चैः ऊर्घ्व-देशस्थे लक्ष्ये शरव्ये विदलिते सित श्रीकृष्णेनेति शेषः । यः यः धन्यः अनर्घः हयः, रथाश्च नराश्च गजाश्च । धन्या इत्यत्रापि संबध्यते । एतदिखलं सुतां च लक्ष्मणाख्यामस्मे मद्रेशः मद्रदेशाधिपः अदात् । तदनु असौ श्रीकृष्णः सुरार्थे; देवानामर्थे प्रयोजनाय, सुरान् परिरिक्षतुमित्यर्थः; सुरमौमाद्यरिग-णान् सुरनरकाद्यसुरगणान् हत्वा अमेयाः अपरिमिताः नृपसुताः उदबहत् उपयेमे । अप्रियोऽनयेन यः शिवस्य दग्धदेहवां-स्तत्प्रसादतो हरिस्तमात्मनोंऽशमात्मना । भावयन् हराचलं ययौ पिशाचकोऽन्तरा भक्तितो द्विजामिषं ददन्ननाम तम् ॥ २२६ ॥

अप्रियोऽनयेनेति । यः कामः अनयेन तपोभङ्गरूपेणाविनयेन शिवस्य अप्रियः सन् दग्धदेहवान् अभूत् तं कामं तत्प्रसादतः शिवस्य प्रसादात् आत्मनः अंशं तनयम् आत्मना मनसा चिन्तयन् हरिः श्रीकृष्णः हराचलं कैलासं ययौ । अन्तरा मध्येमार्ग पिशाचकः कश्चन पिशाचः द्विजामिषं द्विजमांसं भक्त्या ददत् तं श्रीकृष्णं ननाम । २२६

> शास्त्रवाह्योऽयमर्थो यन्तृमांसादनिमत्यमुम् । जीवयन् द्विजमस्मै च ज्ञानं दत्वा ययौ हरिः ॥ २२७ ॥

शास्त्रवाह्योऽयिमिति । नृमांसादनं मनुष्यमांसभक्षणमिति यत् अयमर्थः शास्त्रवाह्यः शास्त्रनिषद्धः इति वदन् हरिः श्रीकृष्णः अमुं पिशाचहतं द्विजं जीवयन् अस्मे पिशाचाय ज्ञानं दिव्यज्ञानं दत्वा यथौ कैलासं जगाम। २२७

> भोगमात्रस्य दातासौ पुत्रभोगेष्सयात्मनः । अर्धमर्धेन देहस्य व्रतिनातोषयत्त्रमुः ॥ २२८ ॥

भोगमात्रस्य दातेति। भोगमात्रस्य सर्वस्यापि ब्रह्मानन्दानुभवपर्य-न्तस्य भोगस्य ऐहलीकिकस्यामुष्मिकस्य च दाता असौ प्रभुः श्रीकृष्णः आत्मनः पुत्रभोगेप्सया पुत्रलाभजन्यभोगं प्राप्तुमनाः ब्रितना ब्रतवता देहस्यार्धेन अर्धभागेन श्रीकृष्णरूपेण अर्धम् अन्यमर्धभागं हररूपम् अतोषयत्।

प्रामार्थी नरसुरनाथ सद्भुणानां प्रद्युम्नस्तव ततुजो भवेत्समानः । इत्युक्तवा दृढमुपगुद्ध शंकरस्तं प्रस्थाप्य स्वपुरमगातस्वयं च धाम॥ प्रामार्थीति । हे नरसुरनाथ, सहुणानां प्रामार्थी समूहार्थी तव समान: सदृशः प्रशुम्नो नाम तनुजो भवेत् । इति उक्तवा शंकरः तं श्रीकृष्णं दृढं यथा तथा उपगुह्य स्वपुरं प्रस्थाप्य च स्वयं च धाम स्थानम् अगात् । २२९

> यत्रात्रं श्रेष्ठं यिचत्रतमं तत्र मां निवेश्य गृहे । स्वयमपि तत्रैवेति प्रीतिं यान्ति स्म हरिदाराः ॥ २३० ॥

यत्रान्नं श्रेष्टिमिति। यत्र गृहे श्रेष्ठम् अन्नं भोगसाधनं विद्यते। यद्य गृहं चित्रतमम् अतिशयेनाश्चर्यावहं तत्र गृहे मां निवेश्य स्वयमपि तत्रेव गृहे हरि: मया सह भोगाननुभवन् वसित। इति हरिदाराः श्रीकृष्णमहिष्यः प्रत्येकं प्रीति यान्ति सम।

> भिन्नाङ्गो नागारिष्टवजादभिन्नो गुणैस्तु रुक्मिण्याम् । मदनोऽजनि तं भार्या रिपुजलिधझषोदरक्रमाल्लेभे ॥ २३१ ॥

भिन्नाङ्गो नागारीति। भिन्नाङ्गः देहमात्रेण विभिन्नः। गुणैस्तु ज्ञानशक्यादिगुणैस्तु नागारिष्ट्रज्ञात् गरुडध्वजात् अभिन्नः तत्सदृशः मदनः कामः रुक्मिण्यां श्रीकृष्णमिहिष्यां प्रगुन्ननाम्ना पुत्ररूपः अज्ञिन संजातः। तं प्रगुन्नं भार्या मायावतीनाम्ना शम्बरस्य गृहेऽवतीणां रितः, रिपुज्ञछिम्नषोदर-क्रमात् प्रथमं शत्रुणा शम्बरासुरेणापदृतः, अनन्तरं जलधौ पातितः, ततो स्वष्ण निर्गाणः, ततो मत्स्यखण्डने सित बहिरागत इति क्रमात् लेभे पतित्वेन आप। अत्रयं पौराणिकी कथा —रुद्रमन्युद्रग्धो मन्मथः रुक्मिण्यां प्रगुन्ननाम्ना जनिमलभत। तं च सूतिकागेहात् शम्बरः अपदृत्य जलधौ प्रचिक्षेप। ततो मत्स्यः कथन तं शिशुं जप्रसे। एकदा धीवराः मत्स्यमेतं विशेषतो भासमानवपुषं गृहीत्वा यदा न्यकृन्तन् तदा निरितशयसौन्दर्यं शिशुं तदुदरे वीक्ष्य विस्मिताः शम्बरगृहवासिन्यं मायावत्ये ददुः। मायावती तं परिपोषयन्ती समारूढयौवनं तं कामयमाना पतिमलभतेति।

प्रज्ञातो योगीशः शम्त्ररहन्तैष ते पतिः कार्ष्टिणः । इति शम्बरमठिनीं तां स्माह तयोक्तोऽवधीत्स तं काले ॥ २३२ ॥ प्रज्ञातो योगीश इति। कार्डिगः श्रीकृष्णस्यात्मजः एव ते पतिः प्रश्नुम्नः शम्बरहन्ता इति प्रज्ञातः विदितचरः योगीशः शम्बरमिठनी शम्बरस्य मठे नियुक्तां तां मायावतीम् आह स्म अवदत्। तया मायावत्या भार्यया उक्तः सः प्रशुम्नः तं शम्बरं काले उचिते समये अवधीत्। २३२

मुख्यो धीरो लीनः पुत्राणामिति भृशातुरां जननीम् । प्राप च रत्या नीतः सोऽप्यागान्नारदो मुनिर्घटयन् ॥ २३३ ॥

मुख्यो धीर इति । धीरः मे पुत्राणां मुख्यः लीनः कुत्रापि अदृश्यो-ऽभवत् इति भृशातुरां भृशं पीछितां जननीं रुक्मिणीं रत्या भार्यया मायावत्या नीतः गायाबलादाकाशमार्गेण प्रापितः सन् प्राप । सः प्रसिद्धः नारदो मुनिरिप घटयन् अतीतवृत्तान्तावेदनेन तान् परस्परं संघटयन् आगात् आजगाम । २३३

> गावः प्रिया वः किमु रुक्षममेवं यच्छन्तमिच्छाविषयं नराणाम् । ततान कृष्णः पृथुकैकमुष्टिं गृह्णन् कुचेलं गुरुगेहवन्धुम् ॥ २३४ ॥

गावः प्रिया व इति । श्रीकृष्णः गुरुगेह्बन्धुं बहुवन्धुयुनं महाकुटुम्बिनमित्यर्थः । कुचेलं मिलनजीर्णवस्त्रधरणेन कुचेल इति प्रसिद्धिं गतं सुदामनामानं दिर्द्धं विप्रं तस्मात् पृश्चकेकसृष्टिं धानामृष्टिमेकां गृह्वन् स्वीकुर्वन् तं महाधनिनं सतान । तदेवाह—वः प्रतिप्रहार्थमागतानां युष्माकं कि गावः प्रियाः ? अथवा रुक्मं सुवर्णं प्रियम् ? इत्यापृच्छ्यं नराणां याचनया आगतानाम् इच्छाविषयं यच्छन्तं ददतं ततानेति संबन्धः ।

सुरतं स्त्रीभिः स्वप्ने दष्टस्याप्यर्थ्यते भृतां यस्य । अनिरुद्धं तं लेभे कार्ष्णिर्वज्राह्वयं स यदुर्सिहम् ॥ २३५ ॥

सुरतं स्त्रीभिरिति । स्त्रप्ते दृष्टस्यापि यस्य यूनः सुरतं स्त्रीभिः भृशम् अत्यन्तम् अर्थते तम् अनिरुद्धं नाम तनयं कार्षिगः प्रशुप्तः छेभे । सः अनिरुद्धे यदुर्सिहं वज्राह्मयं तनयं छेभे । २५५

त्रिराज्ञाङ्कुरावश्यानि हरः सप्त रातानि च । त्रिपञ्चाशत्सहस्राणि चासन्नात्मजदन्तिनाम् ॥ २३६ ॥

त्रिराज्ञाङ्कुरोत्यादि । हरेः श्रीकृष्णस्य अत्मजः नितनाम् आत्मजाः सनयाः दन्तिन इव, तेषाम् । आज्ञाङ्कुरावश्यानि ; आज्ञवाङ्कुराः तस्य वश्यानि परमविधेयानीत्यर्थः । त्रिः त्रिभिरावृत्तानि सप्त रातानि, त्रिपञ्चारात्सह-स्राणि चासन् । २३६

धाराभिः श्रममिव तोयदः प्रजानां रामोऽय व्रजमुहृदां मनोरथै: स्वैः । कारुण्यादशमयदार्तिमेत्य घोषं कालिन्द्या सभयसभाजितः स्रगाद्यैः ॥ २३७ ॥

धाराभिः श्रमिति। अथ रामः बलरामः घोषं गोकुलम् एस कालिन्द्या यमुनया स्त्रगाद्यैः पुष्पमाल्याद्यैः सभयं यथा तथा सभाजितः पूजितः सन् तोयदः धाराभिः जलवर्षैः प्रजानां श्रमिव आतपजन्यं श्रमिव ब्रजस्थानां गोपानां गोपीनां च आर्ति कष्टं कारुण्यात् स्वैः मनोर्थैः परिपूरितैः अशमयत् । तेषां मनोरथान् पूर्यामासेसर्थः।

> त्रिभिर्हानिस्ते स्याद्रिद्रकृपाणैः समुचितो-ऽस्म्यहं यद्येतेषां मम यदि भवान् पौण्डूकनृपः । इति प्रोचे कृष्णं स्वयमथ हरेश्चकमचिरात् परस्याविश्यान्तस्त्रुटितमतनोत्संशयमिमम् ॥ २१८ ॥

त्रिभिर्हानिस्त इति । अथ पौण्ड्कनृपः पौण्ड्कनामा करूशाधिपतिः हे कुण्ण, ते अरिद्रकृपाणैः चक्रशङ्खनन्दकैरायुधैः त्रिभिः हानिः विरहः स्यात् । त्वमेतान् परित्यजेयर्थः । अहं यदि एतेषाम् आयुधानां समुचितो-ऽस्मिः भवांश्च यदि मम मद्धीनः, तदा एतान् परित्यजेति पूर्वणान्वयः । अत्र यदीति 'वेदाश्चेत्प्रमाणम् ' इतिवत् असंदिग्धे संदिग्धवचनम् । एतेषामहमेव समुचितः, भवांश्च मदधीन एवेत्यर्थः । इति श्रीकृष्णं प्रति स्वयं प्रोचे । अथ हरेश्चकं सुदर्शनम् अचिरादेव परस्य शत्रोः पौण्ड्कस्य अन्तः हृदयं प्रविश्य इमं संशयम् असंदिग्धत्वाभिप्रायेण तेनोक्तमि संदिग्धमेव वस्तुत इति तं संशयं ब्रुटितं छित्रम् अतनोत् । भगवान् श्रीकृष्ण एवेतेषां समुचितः । स च न त्वदधीन इति निश्चयमुत्पादयामासेत्यर्थः । रेने८

अनङ्गाश्रिततां हित्वा शर्वमाराध्य तत्सुतः । कृत्यां कृष्णं नयन् दग्धस्तयासौ चक्रभीतया ॥ २३९ ॥

अनङ्गाश्रिततामिति । तत्सुतः ; पौण्ड्कसुतः । काशीपितसुत इति तु श्रीभागवतम् । अनङ्गाश्रिततां कामपरवशतां हित्वा शर्वे रुद्रमाराध्य कृत्यां ज्वलनमर्यी कृष्णं नयन् चक्रभीतया सुदर्शनात् भीतया तया कृत्यया असौ कृत्यानियोक्ता तत्सुत एव दग्धः अभूत् । २३९

> धन्यः स नाथोऽस्तु तवानिरुद्धः स्वप्नोपलब्धस्तमिहानयामि । इत्यात्तनिद्रं वियतानयत्तं बाणस्य पुत्रीमथ चित्रलेखा ॥ २४० ॥

धन्यः स नाथ इति । अथ चित्रलेखा नाम उषायाः सखी हे सखि, यः स्वप्नोपलब्धः त्वया स्वप्ने दृष्टः सः धन्यः अनिरुद्धः प्रशुम्नपुत्रः तव नाथः भर्ता अस्तु । तम् अनिरुद्धम् इह प्रदेशे आनयामि । इत्युक्त्वा आत्तनिद्रं प्राप्तनिद्रमेव तम् अनिरुद्धम् वियता आकाशमार्गेण बाणस्य पुत्रीम् उषाम् अनयत्।

> तिल्लस्य रसवत्सोऽपि दीपिकामिव तां प्रियाम् । जीवयन्नवसद्भुढो मूढैर्वद्धश्च शत्रुभिः ॥ २४१ ॥

तिस्य रसविदिति । सोऽपि अनिरुद्दोऽपि तिस्य रसवत् तिस्रे तैस्रिव गूढः सन् दीपिकामिव तां प्रियाम् उषां जीवयन् तैसं दीपिकामिव संजीवयन् अवसत् । मूढैः शत्रुभिः बद्धः । २४१ तव मानदाद्य युधि वाणत्राहुभिर्विजितस्तनूज इति नारदेरितम् । वचनं निशम्य हरिसीरिमन्मथा ययुरेव शोणितपुरं परंतपाः ॥२४२॥

तव मानदेति । मानद प्रग्रुम्न, अग्र तव तनूजः अनिरुद्धः युधि बाणवाहुभिः विजितः इति नारदेनेरितं वचनं निशम्य श्रुत्वा परंतपाः शत्रुसंहारिणः हरिसीरिमन्मथाः श्रीकृष्णबल्टरामप्रग्रुम्नाः शोणितपुरं बाणा-सुरनगरं ययुः ।

> षड्विषं पदमस्योचैः सालै: सैन्यं चतुर्विषम् । मुजांश्च भङ्कत्वा ताक्ष्योदास्तेऽगच्छन् सवधूवराः ॥ २४३ ॥

षिद्धिं पदिमिति ! अस्य धन्वमहीनरवृक्षजलिगिरिह्मपं दुर्ग, चतुर्विधं रथ-गजतुरगपदातिह्मपं सैन्यं भुजांश्व सहस्रसंख्याकान् भङ्कत्वा ताक्ष्यंण गरुडेनोढाः ते हरिहरमन्मधा सबधूबराः उषया अनिरुद्धेन च सहिता अगच्छन् द्वारकां जग्मुः।

> मङ्गलं नीडमात्मीयमगात्ताक्ष्योऽप्यनुज्ञया । साम्बोऽथ बद्धः कुरुभिर्दुर्योधनसुतौ हरन् ॥ २४४ ॥

मङ्गलं नीडिमिति। ताक्ष्येः गरुडोऽपि अनुज्ञया श्रीकृष्णानुज्ञया मङ्गलं मङ्गलं नीडिमिति। ताक्ष्येः गरुडोऽपि अनुज्ञया श्रीकृष्णानुज्ञया मङ्गलं मङ्गलं साम्वाः स्वान्यान्य अगात्। अधैकदा दुर्योधनसुतां लक्ष्मणाल्यां स्वयंवरोद्यतां साम्वः श्रीकृष्णस्य जाम्बवत्यामुत्पन्नः पुत्रः हरन् बलादपहरन् कुपितैः कुरुभिः दुर्योधनादिभिः बद्धः निगल्तिः अभूत । २४४

योग्यं संयुद्धमास्तां स प्रक्षेप्तुं सपुरं जनम् । जाह्यवामिति सीरेण विचकर्ष पुरं बलः ॥ २४५ ॥

योग्यं संयुद्धिमिति । सः बला वसरामः एभिः सह संयुद्धम् आस्ताम् ; दूरे तिष्ठतु । सपुरं हास्तिनपुरेण सह जनं तत्रत्यं कौरवजन सर्व जाह्नज्यां प्रक्षेप्तुं योग्यमिति निश्चित्य सीरेण हलेन पुरं हास्तिनं चकर्ष । २४५ यो गोज्ञानी तस्यैवास्त्यक्ष्णा नेक्ष्यते भवत्तस्वम् । अद्य तु जानीमस्त्वामिति दत्वा दंपती नृपा नेमुः ॥ २४६ ॥

यो गोज्ञानी तस्येति। यः पुरुषः गोज्ञानी वेदवित्, तस्येव अस्ति, भवत्तस्वज्ञानमिति शेषः; "नावेदिवन्मनुतं तं बृहन्तम्" इति श्रुतेः। भवत्तस्वम् अक्ष्णा नेक्ष्यते; "न संदशे तिष्ठति रूपमस्य न चक्षुषा पश्यति कथननम् " इति श्रुतेः। अद्य त्वां यथावस्थितं ज्ञानीमः। इति वदन्तो नृपाः कौरवाः दंपती छक्ष्मणासाम्बौ तस्मै दत्व। नेमुः प्रणेमुः। २४६

शैलालयो नम्यतमं कपीन्द्रो वृक्षेर्बलं रैवतकप्रसूतैः । विव्याध सोऽमून् मुसलेन हत्वा भौमित्रयं तं द्विविदं ममर्द ॥२४७॥

रोलालयो नम्यतमिति। रोलालयः पर्वतिनवासी यः दिविदो नाम कपीन्द्रः वानरश्रेष्ठः नम्यतमं बलं बलरामं रैवतकप्रसूतिः रैवतकाल्यपर्वतोत्पन्नैः वृक्षैः विव्याध, तं भौमिप्रयं नरकासुरसुद्धदं दिविदं सः बलरामः अमून् स्वस्योपरि पातितान् वृक्षान् मुसलेन हत्वा ममर्द। २४७

> मन्त्रितं प्राज्ञाय नृपैर्दातुं चैद्यो महाईणम् । न सेहे राजसूये तं चैद्यं चक्रं च नो हरेः ॥ २४८ ॥

मन्त्रितं प्राज्ञायेति । प्राज्ञाय "चेतनश्चेतनानाम्" "अयं पुरुषः प्राज्ञेनात्मना संपरिष्वक्तः" इत्यादिषु प्रतिपादिताय परमात्मने श्रीकृष्णाय राजसूये यागे दातुं नृपैः युधिष्ठिरादिभिः मन्त्रितम् आलोच्य निर्णातं महार्हणं महत् संमाननं चैद्यः शिशुपालः न सेहे न मर्षयामास । हरेः श्रीकृष्णस्य चत्रं सुदर्शनं च तं चैद्यं नो सेहे जीवन्तं न मर्षयामास ; तमवधीदित्यर्थः । २४८

अनिधानं कवेर्यस्य न ध्वजाग्रं धराभरम् । हर्त्वं तेनात्र कल्यंशे हरिबीनमयोजयत् ॥ २४९ ॥ अनिधानं कवेर्यस्येति । यस्य कवैः श्रीकृष्णस्य ध्वजाप्रं धराभरं हर्तुं नानिधानं, स हरिः तेन कारणेन अत्र कल्यंशे कलहे वीजमयोजयत् । यदूनां परस्परं कलहं संकल्पयन् तत्कारणतया मुनिशापं प्रवर्तयामासेत्यर्थः । २४९

श्रोत्रियप्रियस्य तस्य चैद्यभङ्गकोपिताः

साल्वदन्तवक्रको विदूरथश्च मारिताः।

पाण्डवानयो हरिः प्रकाशगान् प्रपद्य तैः

क्षीणवेदनां व्यधाद्भवं स पार्थसारियः ॥ २५० ॥

श्रोत्रियप्रियस्येति । श्रोत्रियप्रियस्य श्रोत्रियाणां साङ्गवेदाध्येतृणां महात्मनां प्रियस्य तस्य श्रीकृष्णस्य चैद्यभङ्गकोपिताः शिशुपालस्य वर्धेन संजातकोपाः साल्वः दन्तवकः विद्वरथः इत्येते मारिताः । अथो अनन्तरं हिरः श्रीकृष्णः प्रकाशगान् अञ्चातवनवासात् प्रतिनिवृत्य सर्वजनानां प्रत्यक्ष-गोचरतामापन्नान् पाण्डवान् प्रपद्य प्राप्य तेः करणभूतेः स पार्थसारिषः भुवं क्षीणवेदनां व्यथात् । पाण्डवानां कुरूणां च युद्धं प्रवर्त्यं तत्र ससैन्यानां सबान्धवानां च कुरूणां नाशं पाण्डवेरकारयदित्यर्थः । अनेन कुरूणां संहारे भगवान् श्रीकृष्ण एव प्रधानकर्ता, पाण्डवास्तु उपकरणभूता इत्युक्तं भवति । "मयैवैते निहताः पूर्वमेव निमित्तमात्रं भव सव्यसाचिन्" इति ह्यगायि भगवता ।

मङ्गलं परममात्मिन रामो भावयन्निव परीत्य धरित्रीम् । यानि तीर्थजजलानि धरित्र्यां तानि मङ्गलतराणि वितेने ॥२५१॥

मङ्गलं परमिति। रामः बलरामः धरित्रीं परीत्य परितो गत्वा तेन आत्मिन परमं निरितशयं मङ्गलं भावयित्रव उत्पादियतुमिव धरित्र्यां यानि तीर्थज्ञजलानि तानि सर्वाणि मङ्गलतराणि वितेने स्वस्याभिषेकेण पुण्यतराणि चकार। तीर्थाटनमकरोदित्यर्थः। कवेः शक्यं त्रातुं तव परिममं वल्वलभयात् कतुं राम खामिन्निति तमृषयो नैमिशगताः । प्रणेमुः स्मृत्वासौ हलमुसलमाभ्यां तमवधी-दथो कृष्णः पुर्यो स च हलधरः स्वैरमवसत् ॥ २५२ ॥

कवे: शक्यं त्रातुमिति। हे स्वामिन् राम बलभद्र, कवे: सर्वज्ञस्य तव परं तवेव इमं क्रतुम् अस्माभिरारव्धं यज्ञं वल्वलभयात् वल्वलनाम्नः इल्वलपुत्रात् असुरात् भयात् त्रातुं गोपायितुं शक्यम् । इमं यज्ञं रक्षितुं त्वमेव प्रभवसीत्पर्धः । इति वदन्तः नैमिशारण्यगताः ऋषयः तं बलरामं प्रणेमुः । असौ बलरामः स्वकीयं हलं मुसलं च स्मृत्वा तदेव संनिधिमुपगताभ्यां ताभ्यामायुधाभ्यां तं वल्वलम् अवधीत्। अथो कृष्णः स हलधरश्च पुर्यो द्वारकायां स्वरमवसत्।

> भवेत्सुखं परमपरं धनं तपः सुप्रत्रता विशदतरा मतिर्यशः । यया नृणां भगवति भक्तिमाशु तामिदं पठन् हरिचरितं समश्जुते ॥ इति हरिचरितं समाप्तम् ।

भवेत्सुखमिति । यया भगवद्भक्या नृणां परं निरितशयोत्कृष्टं सुखं, मोक्षसुखमित्यर्थः, अपरं किंच धनं, तपः, सुपुत्रता, विशदतरा निर्मला मितः, विशदतरं यशक्ष भवेत्, तां तादशीं भगवित श्रीकृष्णे भिक्तम् इदं हरिचरितं तदाख्यं काव्यं पठन् पुरुषः आशु समश्नुते प्राप्नोति ।

े अत्र,

शरीरारोग्यमैश्वर्य भोगांश्वेवानुषङ्गिकान् । ददाति ध्यायिनां पुंसामपवर्गप्रदो हरि: ॥

इति वचनमनुसंधेयम् ।

२५३

. हरिचरितमनर्घपद्यह्यं व्यष्टणुत कृष्णसुधीः सुधीविधेयः । हरिरघहरणो दयोदयेद्वो मुदितमना मुदमादधात्वमन्दाम् ॥

इति हरिचरितव्याख्यानं संपूर्णम् ।

## पद्यानुऋमः

|                         | प <b>राम्</b>             | पर्ध       |
|-------------------------|---------------------------|------------|
| अंशार्थिनोर्धिया        | १३४ कवे: शक्यं त्रातुं    | 34         |
| अङ्कूरं निरयस्यापि      | ९१ कामा: सन्ना: स किं     | v.         |
| नैज्ञानि यदमात्य        | ५० कार्या हानिर्नार्याः   | 90         |
| अङ्गारकोऽसौ             | १३० काव्यप्रियोऽसौ        | 39         |
| अत्याहारस्तु दैत्यः     | १२९ कुलगुरु: स्यादयं      |            |
| अनङ्गाश्रिततां हित्वा   | २३९ कुलानां कर्मणां       | 94:        |
| अनिधानं कवेर्यस्य       | २४९ कुशधारिणामिव          |            |
| अन्नं गोत्रित्रयः       | ३७ केशास्ते कालामा:       | 16:        |
| अप्रियोड्नयेन           | २२६ क्षमास्तु न रमेश्वर   | 986        |
| अभावे श्राद्धं          | २२ क्षीरं गोनों नयेन      |            |
| अम्बुभिरिष्टैकरते       | . १४५ क्षेत्रजडत्वं मत्वा | 48         |
| अरिष्टनाशमप्राप्तां     | ४२ क्षेत्रजपरमात्मैक्य    | २९         |
| <b>भवस्येयं नार्याः</b> | २२० क्षेत्रवानस्तु देशेन  | ۶۰         |
| अशनपरः शिशुकः           | ११९ क्षोभ: हानै: शनै:     | 100        |
| अभानां को योग्य:        | ५७ गत्वा सुराष्ट्रं तत्   | 969        |
| आकारो युद्धमेतेन        | १०७ गमनकालममुख्य          | \$3        |
| आहा साध्या सक्छा        | १८६ गर्ह्या स्यान्मा तृषा | <b>5</b> Y |
| रष्टं राम्न: इर्यात्    | २५ गाव: प्रिया च: किसु    | ٤٤         |
| रष्टकाः कार्या मुनिभिः  | ६२ गीर्नः श्रेयः          | 658        |
| रिष्टिर्वियत एव         | ४५ गुणोऽर्थरतिपुत्रावि    | . 1        |
| उत्पर्छ निधिरसौ         | ७९ गुरुर्वरदमुख्यस्य      | २१२        |
| वि: पुत्रोऽथ            | ११५ रह्यापुरारात्         | 296        |
|                         | गा ब्लाखराराष्ट्          |            |

# हरिचरितम्

|                             | पद्म  |                                          | पशम्         |
|-----------------------------|-------|------------------------------------------|--------------|
| गोरसत्र नासि                | २३    | तुलासंप्रत्ययप्रायं                      | 993          |
| गोरसप्रिय एषः               | 34    | तेन शरे: पटुना                           | २२३          |
| गोशुद्धिकामा: किमु          | 963   | ते वाला भ्रान्तात्मा                     | ७४           |
| गौर्नास्तिषुद्धे:           | 989   | ते रौद्रा नागाद्या:                      | 986          |
| <b>प्रामस्तस्य रवात्</b>    | ६०    | तैलजा नार्याभरण                          | १७२          |
| <b>ग्रामार्थी नरसुरनाथ</b>  | २२९   | तैलप्रिय <b>स्</b> त्वम् <b>बु</b> जाक्ष | <b>ዓ</b> Կ ዓ |
| प्रामो नष्टो येन            | 990   | त्रिभिर्हानिस्ते स्यात्                  | २३८          |
| चकार्धे प्राज्ञा यस्य       | १३८   | े त्रिराज्ञा <b>ङ्क</b> शवश्यानि         | २३६          |
| जनोऽन्धः पापकलिलः           | ८५    | दम्भा नरा नष्टभयाः                       | 990          |
| जनो मान्यं हि               | 904   | दयार्घ श्रेयसा                           | २०,१         |
| जन्मजरारहितममुं             | ६१    | दयावान् रोगिणं                           | 94           |
| जलं प्राज्ञा यस्मै          | ३३    | दश सुनव:                                 | 9.           |
| जित्वास्य रसनादि            | 946   | दशाम्बराण्यस्य                           | 980          |
| जीर्णों में कायं            | 990   | दानं भानोर्नष्टं                         | 936          |
| तत्र गोनिधिरासीत्           | 9 4 9 | दानानां क्रमकर्त्रेक्य                   | 55           |
| तद्वाङ्गनेयं वायं           | 996   | दानानि नित्यं                            | 983          |
| तद्वैरं प्रिययात्यर्थ       | 46    | दास्याम: श्राद्वमस्मे                    | ~ 906        |
| तन्मम नामावन्यां            | 36    | दिव्यवान् राजेव                          | ं १३३        |
| तपः श्रेयः स्यात            | 988   | . दिशतु न: पंध्यं                        | , <b>c</b> x |
| तव मानदाय                   | २४२   | दीनास्तेऽनृण                             | 92           |
| ता: प्रजा: प्रज्ञा:         | 46    | दीनो वा ज्ञाति:                          | १८३          |
| ता भार्या: पापोऽयं          | 938   | दु:शिवा नष्टपतय:                         | 955          |
| ताभिर्न रेजुः               | 903   | दूष्यं गोत्रं तेन                        | 946          |
| ताराष्ट्रं नभसो रूपं        | 923   | देयो हरस्य भागः                          | 190          |
| तालमध्ये श्रिय:             | 904   | हुमा धन्या न                             | ٠, ۶         |
| ताल्लेखोऽत्र कः             | 920   | धनवान् पुत्रः                            | print or the |
| तावदत्र कुर्युगे            | 196   |                                          | २०४          |
| तिलस्य रसवत्                | 289   | /                                        | , 1.5.75     |
| पुलार्थिनो <b>ऽ</b> र्थिनां | 940   | धनेशोऽयं जन:                             | 9,64         |
| -                           |       |                                          |              |

# पर्धानुकर्मः

|                         | पथम्         |                      | पद्यम्  |
|-------------------------|--------------|----------------------|---------|
| धन्य: शरैरय             | 46           | नीछे नेत्रे मकर      | • ३१    |
| धन्य: स नाथ:            | ₹¥•          | नोयो भारो राज्ञा     | १७६     |
| घन्या विधेयं            | ₹ €          | पलितं राज्ञादिष्टे   | 909     |
| धन्येयं नारीणां         | ч            | पापोऽयं निशि         | १२५     |
| धर्मवान् रामासि         | ७२           | पुत्रो ज्ञानाढघोऽयं  | २२१     |
| धर्मो दानं तु           | 944          | पुरोगा अभियान्ति     | Yo      |
| घव: कारवरूपायै:         | 960          | प्रज्ञातो योगीश:     | २३२     |
| धव: श्रेय: पथ्यं        | २२२          | प्रभाया: पुत्रयो:    | २०२     |
| धव <b>स्त्वम्भो</b> धि  | ५९           | प्र <b>मोदक</b> रतां | . ६५    |
| धान्यस्य कालं           | <b>৭ ৬</b> ৬ | प्रागनिष्पदमपि       | १३२     |
| धान्यो मान्ये           | १२६          | प्रियार्थं कविना     | , 938   |
| धाराभि: श्रमभिव         | २३७          | वाले नाकुलं          | `       |
| <b>धारा</b> वृष्टिर्यत् | 900          | बालो मे केशमुरारि    | ¥₹      |
| घावेद्वैद्योऽत्र मित्रं |              | बाह्यवने योग्यं      | 958     |
| धिगन्ध: किल             | 38           | भद्रतरोऽर्थी वाणी    | . • २१४ |
| धिगन्धोऽयं वजः          | .998         | भवभमास्ते            | 98.     |
| धिगश्व: खिन:            | ८३           | भवेत्सुखं परमपरं     | २५३     |
| धिगस्तु हास:            | ¥\$          | भवो हि याज्य:        | ¥       |
| धीरा: संनद्धमतय:        | ५२           | भानु: सत्यस्येव      | २००     |
| <b>धीरोऽहिराज:</b>      | २०           | भिषाङ्गो नागारि      | २३१     |
| <b>धीवशक्रो</b> घतां    | 959          | भूमिस्तस्य नियन्तुः  | 930     |
| धू राज्ञ: पादे          | <b>२१</b> ५  | भोगमात्रं नित्यमेषां | 9 € €   |
| धूली स्यादाहा           | १९३          | भोगमात्रस्य दाता     | २२८     |
| घेनवः श्रीपतेः          | ٠. ٦         | भोगार्घ रामाभि:      | 930     |
| घ्यानं मान्यं हितं      | 95           | मऋलं नीडमात्मीयं     | 288     |
| नदस्यानन्दनस्य          | 960          | मञ्जलं परममात्मनि    | २५१     |
| नागरो युद्धं            | 980          | मणिर्मानद एव         | vv      |
| नाविद्धः पादे वा        | - 96         | मन्त्रितं प्राह्मय   | २४८     |
| नीछे नेत्रे विपुछे      | · 18 10 1 33 | मानदो निधिवरः        | . 290   |
|                         |              |                      | 4       |

# हरिचरितम्

|                       | पद्यम्   |                           | <b>पद्यम्</b> |
|-----------------------|----------|---------------------------|---------------|
| मान्य: स कविना        | *9       | विगतपापोऽयं               | 990           |
| मान्यो लोकेषु नः      | 20       | विभिन्नं कर्मणा           | 49            |
| मीनजोऽयं न मीनत्वे    | १४२      | विरुद्धं स्त्रीधनादीनां   | 69            |
| मीनलमोऽत्र केतु:      | १७४      | विलोमकुलमाविभ्रत्         | 989           |
| मुखं नारीणां          | ં ૧રૂ    | विशुद्धयोगिनां            | 922           |
| मुखे श्रीर्वक्षसि च   | - 968    | वेलातरव इव                | y.            |
| मुख्यो धीरो लीन:      | 233      | वैद्य: स कविना            | २०७           |
| मुनिस्त उद्यो भूतेश:  | €8       | शं किल नाथवती             | 9 6           |
| मेनका नाम युद्धे      | २०८      | शंभुर्जुयति               | 909           |
| यत्राचं श्रेष्ठं यत्  | २३०      | शशाङ्कानुगतां             | : ६६          |
| यानानि नो नये         | १६३, १६४ | शंशिवन्यस्य               | . ३४          |
| यूने दानं पथ्यं       | 950      | शशी रात्रौ साक्षी         | 996           |
| यो गोज्ञानी तस्य      | २४६      | शाक्यं हो रागी            | २०५           |
| योग्यं संयुद्धमास्तां | २४५      | शालीनप्रधनं               | 43            |
| रक्ष्या सा पार्थिवी   | १०३      | शा <b>स्त्रवाह्योऽ</b> यं | २२७           |
| रङ्गेऽस्य श्रद्धा नो  | २१८      | शिशिरे पानीयं             | 9 4 4         |
| रत्नचयो चपित:         | . " " 44 | शीलप्रियस्तु              | 49            |
| रत्नाङ्गनार्थदायादि   | १०२      | श्रद्धस्तु योद्धा         | 60            |
| रामा गीयते            | १२८      | शैलालयो नम्यतमं           | . 280         |
| स्दस्तु नम्यः         | ٦ ٦      | शोभा राह्मां सेना         | 964           |
| रुष्टास्ते नागानां    | 3<       | श्रमणो निन्दां            | 944           |
| लाभो धान्यस्य         | 80       | श्रमो दीनो नित्यं         | 953           |
| लोलचकस्थतुरगान्       | 939      | श्रीमान् पुत्रो वारि      | . 50          |
| लोलधीः पुत्रयो:       | 980      | श्रीर्निधीयते             | 94            |
| वक्ष्यामि कालं        | Ęv       | श्रुत्वास्य युद्ध         | . २१          |
| वनानि यत्र वृक्षुः    | ₹ €      | श्रुत्वा स्वराणां         | - 948         |
| वर्गे त्वं खल भव      | 906      | त्रेष्ठा सा कथनात्        | 90            |
| वश्योऽसौ भक्तानां     | 228      | श्रोत्रियप्रियस्य ्       | २५०           |
| विकलानां कार्याप्तिः  | 111      | श्वानो दीनो वा            | 909           |

### ) पद्यानुक्रमः

|                      |   | पद्यम् |                                | पथम्                 |
|----------------------|---|--------|--------------------------------|----------------------|
| . षड्डिघं पदमस्य     |   | 283    | <b>सुगु</b> प्रायोऽसौ          | ¥ć                   |
| षड्विभान्याहुः       |   | 960    | . सुरतं <b>स्त्री</b> भि:      | . २३५                |
| संगतो नागराजेन       |   | १२१    | सेनामध्यमसौ                    | २०९                  |
| संभेद: खलरूखा        |   | Ęc     | सेनायाः कोधवान्                | 934                  |
| संयुद्धकमनिरतः       |   | ्२१०   | सेनावान् राजा                  | - 49                 |
| सत्येन श्रेय: स्यात् | • | 986    | सौरूयस्यानन्दन:                | 1<                   |
| सत्रे दीयत <b>एव</b> |   | 968    | स्वं रक्षा राज्यस्य            | २७, २८               |
| स मन्दो रागी         |   | १५०    | स्वभावो हानस्य                 | <b>₹</b> 9 <b>\$</b> |
| स मन्दो हदवत्        |   | 968    | स्वर्गलोकोऽस्ति                | 299                  |
| स राजा त्रीत:        |   | ४६, ४७ | इयो धन्यो य:                   | <b>२२५</b>           |
| सिंठेलं नवमेच:       |   | २०६    | हरणं पाद्यस्य                  | 993                  |
| स वाजिराजवत          |   | 906    | हर्य <b>श्व</b> श्रेष्ठगीर्वाण | २०३                  |
| स व्याले नास्ति यः   |   | ७३     | हीनप्रायो नटजन:                | <b>د</b> ۶           |
| सांप्रतं रविरस्मीनां |   | १५२    | होमं पुत्रार्थ                 | vę                   |
| सांपत्यनिन्दा        |   | 908    | होमस्थानं वनं                  | .56                  |
| सुखि सिन्तर्यं       |   | . 65   | होमस्य ,खुवमात्रे              | 99                   |

#### INDEX OF METRES

In the case of  $\overline{Arya}$ , all the  $M\overline{a}tr\overline{a}vrttas$  are included in this category.

```
Arya, 5, 6, 8, 14, 25-30, 32, 43,
                                  Svāgatā 251—Total 1.
   61, 68, 70, 78, 98, 109, 111,
                                  Drutavilambita 94-Total 1.
   112, 127, 128, 138, 139, 145,
                                  Sragviņi 2—Total 1.
   148, 159, 162, 165, 167, 168,
                                  Bhujangaprayāta 9—Total 1.
   171, 176, 183, 185, 186, 193,
                                  S'ālini 57, 155, 156, 170, 179,
   194, 205, 214, 215, 218, 221,
                                               197, 200-Total 7.
   223, 224, 230,233, 235, 246
                                  Rucirā 253—Total 1.
                    -Total 51.
                                  Praharşini 178, 210, 229, 237
 Anuştup, 1, 7, 10-12, 15-19,
                                                       -Total 4.
   22, 24, 34-42, 45-54,
                                  Urvas'i 63, 195—Total 2.
   58-60, 62, 64-66, 69, 71-77,
                                  Mañjubhāṣiṇi 44, 242—Total 2.
   80-83, 85-93, 95-97, 99-108,
                                  Vasantatilaka 21, 67-Total 2.
   110, 113-124, 126, 129, 131-
                                 Tuṇaka: 23, 196, 226, 250
   137, 142-144, 147, 149-154,
                                                       —Total 4.
  157, 158, 160, 161, 163, 164,
                                 Mandākrāntā 31—Total 1.
  166, 169, 172, 174, 175, 180,
                                 Sikharini 13, 33, 198, 204, 219,
  181, 184, 187-192, 199, 201-
                                   220, 222, 225, 238, 252—
  203, 206-208, 211, 212, 216,
                                                       Total 10.
  227, 228, 236, 239, 241, 243-
                                 Pṛthvi 146—Total 1.
      245, 248, 249—Total 145.
                                 Sārdūlavikridita 125, 209
Indravajrā 3, 20, 130, 177, 182,
                                                      —Total 2.
            240. 247-Total 7.
                                 The metre of the verse 84 is not
Upendravajrā 4—Total 1.
                                           Its scheme is:
Upajāti 140, 141, 173, 213, 234
                                   traced.
                    —Total 5.
Radhoddhatā 79, 217—Total 2.
Dodhaka 55-Total 1.
                                                     -Total 1.
```

0.3(0)

### वाक्यसूची

THE three columns indicate the  $R\bar{a}si$ , the Tithi (30th part of a  $R\bar{a}si$ ) and  $A\dot{m}si$  (sixtieth part of a Tithi); this last is called Ili in Malabar.

When there is no number to indicate  $R\bar{a}si$  in the  $V\bar{a}kya$ , the zero is put within brackets.

When the Pratīka of the verses noted in the beginning of the commentary of each verse is not a full  $V\bar{a}kya$ , it is indicated by an asterisk at the end of the  $V\bar{a}kya$ .

When the same  $V\bar{a}kya$  is represented by two verses, it is indicated by two asterisks before the  $V\bar{a}kya$ .

| 1  | गीर्न: श्रेयः          | (0)-12-03 | श्रीर्निधीयते                 | 6-19-02  |
|----|------------------------|-----------|-------------------------------|----------|
|    | घेनवः श्रीः            | (0)-24-09 | शंकिल नाथः                    | 7-03-15  |
|    | रुद्रस्तु नम्य:        | 1.06-22   | श्रेष्ठासाकथा                 | 7-17-22  |
|    | भवो हि याज्य:          | 1-18-44   | सौख्यस्यानन्द:                | 8-01-17  |
|    | धन्येयं नारी*          | 2-01-19   | ध्यानं मान्यं हि*             | 8-15-01  |
|    | धनवान् पुत्र:          | 2-14-09   | धीरो <b>हि</b> राजा           | 8-28-29  |
|    | गृह्या: सुरा राज्ञा*   | 02-27-13  | 21 श्रुत्वास्य युद्धम्        | 9-11-42  |
|    | ंबाळेन कुलम्           | 3-10-33   | अभवच्छ्राद्धम्                | 9-24-40  |
|    | धनुभिः खलै:            | 3-24-09   | गोरसो ननु स्यात्*             | 10-07-23 |
|    | दश सूनव:               | 4-07-58   | द्रमाधन्यानये*                | 10-19-52 |
| 11 | होमस्य घुव:            | 4-21-58   | इष्टं राज्ञः कुर्यात्         | 11-02-10 |
|    | दीनास्ते नृणाम्        | 5-06-08   | धन्या विद्येयं <b>स्य</b> ात् | 11-14-19 |
|    | मुखं ना <b>री</b> णाम् | 5-20-25   | •*त्वं रक्षा राज्यस्य         | 11-26-24 |
|    | भवभग्नास्ते            | 6-04-44   | * <b>*</b> क्षेत्रज: *        | (0)-8-26 |
|    |                        |           |                               |          |

| •  | *नीले नेत्रे                            | (0)-20-30  |     | <del>कुलगुरः: स्</del> थात् | 1-23-31   |
|----|-----------------------------------------|------------|-----|-----------------------------|-----------|
|    | जलं प्राज्ञाय*                          | 1-02-38    |     | मुनिस्त उप्रः               | 2-06-05   |
| 31 | शशी वन्य: स्यात्                        | 1-14-55    | 61  | प्रमोदकर:                   | 2-18-52   |
|    | गोरसप्रिय:                              | 1-27-23    |     | शशास्त्रानुगः*              | 3-01-55   |
|    | वनानि यत्र                              | 2-10-04    |     | वक्ष्यामि कालम्             | 3-15-14   |
|    | अवं गोत्रश्री:*                         | 2-23-00    |     | सं <b>मेद: खलै:</b>         | 3-28-47   |
|    | रुष्टास्ते नागः:                        | 3-06-12    |     | <b>भ्री</b> लप्रियस्त्वम्*  | 4-12-35   |
|    | धिगन्ध: किल                             | 3-19-39    |     | वेळातस्व:                   | 4-26-34   |
|    | पुरोगा अभी:*                            | 4-03-21    |     | विभिन्नं कर्म               | 5-10-44   |
|    | मान्यः स कविः                           | 4-17-15    |     | धर्मवान् राम:               | 5-24-59   |
|    | अरिष्टनाशम्                             | 5-01-20    |     | दिग्न्यालो नास्ति*          | 6-09-18   |
|    | वालों में केश:                          | 5-15-33    | ì   | वे बाला भ्रान्ता:           | 6-23-36   |
| 41 | कुशधारिणः                               | 5-29-51    | 71  | कामासन्न: सः*               | 7-07-51   |
|    | इष्टिर्वियते                            | 6-14-10    |     | होमं पुत्रार्थम्            | 7-21-58   |
| *  | *स राजा श्रीतः                          | 6-28-27    |     | मणिर्मानदः                  | 8-05-55   |
|    | <del>य</del> ुप्रायोऽसौ                 | 7-12-37    |     | नाविद्धः पादे               | 8-19-40   |
|    | धिगस्तु हास:                            | 7-26-39    |     | उल्पलं निधिः                | 9-03-10   |
|    | अज्ञानि यदा                             | 8-10-30    |     | श्रहस्तु योदा               | 9-16-25   |
|    | सेनावान् राजा                           | 8-24-07    |     | विरुद्धं स्त्रीधनम्         | 09-29-24  |
|    | धी <b>राः</b> स <b>न्नदाः</b>           | 9-07-29    |     | हीनश्रायो नट:*              | 10-12-08  |
|    | शालीनं प्रधानम्                         | 09-20-35   |     | धिगश्व: खिन्नोऽयम्          | 10-24-39  |
|    | क्षीरं गोर्नो नगेत्                     | 10-03-26   |     | दिशतु नः पध्यम्             | 11-06-58  |
| 51 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 10-16-02   | 81  | जनोऽन्धः पापकः*             | 11-19-08  |
|    | ताः प्रजाः प्राज्ञाः स्यु               | : 10-28-26 | ,   | गृह्या स्यात्               | (0)-1-13  |
|    | अधानां को योग्य:                        | 11-10-40   |     | मान्यं लोके*                | (0)-13-15 |
|    | तद्वैरे प्रियायाः                       | 11-22-46   |     | धन्य: शरैः                  | (0)-25-19 |
|    | <b>धवत्वम्</b>                          | (0)-4-49   | )   | सुस्ती स नित्यम्            | 1-07-27   |
|    | <b>प्रामस्तस्य</b>                      | (0)-16-52  |     | लाभो धान्यस्य               | 1-19-43   |
|    | जन्मजरा                                 | (0)-28-58  | . 4 | अ <b>ह</b> रं नीरे*         | 2-02-10   |
|    | <b>६</b> ष्टका कार्या                   | 1-11-10    |     | भावद्वेचोऽत्र*              | 2-14-49   |
|    |                                         |            |     |                             | 4-1-17    |

| ग     | त्वा सुराष्ट्रम्             | 2-27-43          |      | ताराङ्गं नभ:*                  | 4-03-26   |
|-------|------------------------------|------------------|------|--------------------------------|-----------|
| ग     | <b>।मन</b> कालम्             | 3-10-53          |      | प्रियार्थं कवि:                | 4-17-12   |
| 91 व  | <b>यावान् रोगी</b> *         | 3-24-18          | 121  | पापोऽयं निश्चि                 | 5-01-11   |
| Ę     | ोमस्थानं वनम्                | 04-07-58         |      | धन्यो मान्योंऽशे*              | 5-15-19   |
|       | त्रीमान् 9त्रो वा*           | 4-21-52          |      | भोगार्ध रामा*                  | 5-29-34   |
| , , , | तन्मम नाम                    | 5-05-56          | ,    | रामा गीयते                     | 6-13-52   |
|       | रानानां क्रम:                | 5-20-08          |      | अत्याहारस्तु                   | 6-28-10   |
| ē     | क्षेत्रवानस्त <u>ु</u>       | 6-04-26          |      | शारीरकोऽसौ*                    | 7-12-25   |
| :     | शम्भुर्जयति                  | 6-18-45          |      | लोलचकस्थ:                      | 7-26-33   |
| ;     | <b>(त्रा</b> ङ्गनार्था       | 7-03-02          |      | प्रागनिष्यदम्                  | 8-10-32   |
| ;     | रुक्ष्यो <b>ऽसौ पार्थ:</b> * | 7-17-13          |      | दिव्यवान् राजा                 | 8-24-18   |
| , ,   | सापत्यनिन्दा 🦠               | 8-01-17          |      | अंशार्थिनोर्धीः*               | 9-07-50   |
| 101   | जनो मान्यो हि                | 8-15-08          | 131  | सेनायां कोधः                   | 9-21-07   |
|       | स वादी राजा*                 | 8-28-47          |      | दानं भानोर्नष्टम्*             | 10-04-08  |
|       | आकारो युद्धम                 | 9-12-10          |      | भूमिस्तस्य निखम्*              | 10-16-54  |
|       | दास्यामि श्राद्वम्           | 9-25-18          |      | चकार्ध प्राज्ञाय*              | 10-29-26  |
|       | कार्यहानिर्नार्या            | 10-08-11         |      | ता भार्या: पापोऽयम्            | (11-11-46 |
|       | दम्भाचरा नष्टाः*             | 10-20-48         |      | दिशोऽम्बराण्यस्य               | 11-23-58  |
|       | विकुलानां कार्यः*            | 11-03-14         |      | ग्लौर्नास्ति                   | (0)-6-09  |
|       | हरणं पाद्यस्य                | 11-15-28         |      | मीनजेयम्                       | (0)-18-05 |
|       | तुला संप्रत्यया              | 11-27-36         |      | दानानि नित्यम्                 | 1-00-08   |
|       | धिगन्ध:                      | <b>(0)</b> -9-39 |      | तपः श्रेयः स्यात् <sup>*</sup> | 1-12-16   |
| 111   | कवि: पुत्र:                  | (0)-21-41        | 141  | •                              | 1-24-30   |
|       | तस्वाङ्गनेयम्                | 1-03-46          |      | क्षमास्तु नरै:*                | 2-06-56   |
| :     | जीर्णो मे काय:               | 1.15-58          |      | लोलधी: पुत्र:*                 | 2-19-33   |
|       | दया हरस्य                    | 1-28-18          |      | ते रौद्रा नागाः*               | 3-02-26   |
|       | <b>अशनपरः</b>                | 2-10-50          |      | विलो <b>मकुलम्</b>             | 3-15-34   |
| 201   | ता <b>ङ्ग्डे</b> खोऽत्र      | 2-23-36          |      | स मन्दो रागी                   | 3-28-57   |
|       | ्संगतो नागः*                 | 3-06-37          |      | ्तैलप्रियस्त्वम्*              | 4-12-36   |
| ui-l  | विश्वदो योगी                 | 3-19-54          | ul d | ्साम्प्रतं रविः*               | 4-26-17   |

# वाक्यसूची

|     | कुलानां कर्म <del>*</del>        | 5-10-31   | तत्र वीयते •            | 6-18-26   |
|-----|----------------------------------|-----------|-------------------------|-----------|
|     | श्रुत्वा स्वराणि                 | 5-24-42   | शोभा राज्ञ: सेना        | 07-02-45  |
| 151 | धर्मो दानं तु                    | 6-08-59   | 181 आज्ञा साध्या सा*    | 7-17-00   |
|     | दूष्यं गोत्रं ते                 | 6-23-18   | नटस्यानन्दः*            | 8-01-10   |
|     | तुलार्थिनो <b>ऽर्थी</b>          | 7-07-36   | धनेशोऽयं जन: <b>*</b>   | 08-15-09  |
|     | जित्वास्य रथ: <sup>*</sup> ं     | 7-21-48   | स मन्दो हदः*            | 8-28-57   |
|     | श्रमणो निन्दा                    | 8-05-52   | नागरो युद्ध:            | 9-12-30   |
|     | षड्विधान्याहु:                   | 8-19-46   | धीवशः क्रोध:*           | 9-25-49   |
|     | तत्र गोर्निधि:                   | 9-03-26   | श्रमो दीनो नित्यम्      |           |
|     | केशास्ते काळाः*                  | 9-16-51   | · धूली स्याद्राज्ञोऽयम् |           |
| *   | *यानानि नो नयेन्                 | 10.00-01  | बाह्यवने योग्यम्        | 11-04-13  |
|     | शिशिरे पानीयम्                   | 10-12-55  | विगतपापोऽयम्            | 11-16-34  |
| 161 |                                  | 10-25-34  | 191 ताबदत्र कार्य:* .   | 11-28-46  |
|     | यूनां दानं पथ्यम्*               | 11-08-01  | प्रामो नष्ट:            | (0)-10-52 |
|     | सत्येन श्रेयः स्यात्             | 11-20-17  | शश्ची रात्रौ            | (0)-22-55 |
|     | मुच्चे श्री:                     | (0)-2-25  | दु:ग्रुमा नष्टा:*       | 1-04-58   |
|     | धारावृष्टि:                      | (0)-14-29 | भानुः सद्यः स्यात्      | 1-17-04   |
|     | पिळतं राज्ञ:                     | 0-26-31   | दयार्ध श्रेय:*          | 1-29-18   |
|     | तैलजा नार्य:*                    | 1-08-36   | प्रभायाः पुत्रः 🔭       | 2-11-42   |
|     | ताभिर्नराः स्यु:*                | 1-20-46   | हर्यश्व: श्रेष्ठ:       | 2-24-18   |
|     | मीनलमोऽत्र                       | 2-03-05   | धनुः सेनाज्ञम्          | 3-07-09   |
| 171 | तालुमध्ये श्री:*                 | 2-15-36   | शाक्यज्ञो रागी          | 3-20-15   |
| 171 | *नोमा दारा राज्ञ:*               | 02-28-20  | 201 सिछलं नवम्*         | 4-03-37   |
|     | धन्य: स्यात् काल:                | 3-11-09   | वैद्य: स कविः           | 4-17-14   |
| •   | धर्गत्वं ख <b>लै</b> :           | 3-24-34   | मेनकानामा               | 5-01-05   |
|     | श्वानो दीनो वा                   | 4-08-04   | सेना मध्यमा •           | 5-15-07   |
|     | धवाः कारवः                       | 4-21-49   | संयुद्धकम:*             | 5-29-17   |
|     | क्षोभः शनै: शनै:<br>गोश्चिद्यमः  | 05-05-46  | स्वर्गलोकोऽस्ति         | 6-13-34   |
|     | गाञ्चादकामः ,<br>रीनो वो श्वाति: | 5-19-53   | पुणार्थी रतिः *         | 6-27-53   |
| `   | चना वा झात:                      | 6-04-08   | काव्यप्रियोऽसौ          | 7-12-11   |

## हरिचरितम्

|     | भद्रतरोऽर्थी              | 7-26-24   |     | गावः प्रिया व: '                  | 4-12-43    |
|-----|---------------------------|-----------|-----|-----------------------------------|------------|
|     | धू राज्ञ: पादे            | 8-10-29   |     | मुरतं त्रिभि:                     | 4-26-27    |
| 211 | गुरुर्वरदः*               | 8-24-23   | 231 | त्रिराज्ञां कुश:                  | 5-10-22    |
|     | मानदो निधिः*              | 9-08-05   |     | धाराभिः श्रम:                     | 5-24-29    |
|     | रक्तस्य श्रद्धा           | 9-21-32   |     | त्रिभिर्हा <b>निस्ते</b>          | 6-08-42    |
|     | स्वभावो ज्ञानस्य          | 10-04-44  |     | अनाङ्गाश्रिता*                    | 6-23-00    |
|     | अवस्थेयं नार्या:          | 10-17-40  |     | धन्य: स नाथ:                      | 7-07-19    |
|     | पुत्रो ज्ञानाढघोऽयम्      | 11-00-21  |     | तिलस्य रसः*                       | 7-21-36    |
|     | धवश्रेय: पथ्यम्           | 11-12-49  |     | तव मानद                           | 8-05-46    |
|     | तेन शरै: पटुः             | 11-25-06  |     | षड्विधं पदम्                      | 8-19-46    |
|     | वैद्योऽसौ *               | (0)-7-14  |     | मङ्गलं नीळम्*                     | 9-03-35    |
|     | हयो धन्यः                 | (0)-19-18 |     | योग्य: संयुद्धे                   | 9-17-11    |
| 221 | अप्रियो नये               | 1-01-20   | 241 | योगो ज्ञानिनः स्यात्              | * 10-00-31 |
|     | शास्त्रवाह्योऽयम्         | 1-13-25   |     | शैलालयो नम्य:                     | 10-13-35   |
|     | भोगमात्र <del>स</del> ्य* | 1-25-34   |     | मन्त्रितं प्राज्ञाय               | 10-26-25   |
|     | <b>प्रामार्थी नरः</b> *   | 2-07-52   |     | अनिधानं कपेः*                     | 11-09-00   |
|     | यात्रान्नं श्रेष्ठम्      | 2-20-21   |     | श्रोत्रिय:े प्रिय <del>स्</del> य | 11-21-22   |
|     | भिन्नाङ्गो नाग:           | 3-03-04   |     | मंगलम्*                           | (0)-3-35   |
|     | प्रज्ञातो योगी*           | 3-16-02   |     | कवे: शक्यम्*                      | (0)-15-41  |
|     | मुख्यो <b>धी</b> रो लीनः* | 03-29-15  |     | भवेत् सुखम्                       | (0)-27-44  |

## वाक्यदशकसूची

THE first column notes the number of the  $V\bar{a}kya$ , and the last column notes the number of the corresponding verses. Since there are five extra verses owing to two verses representing five  $V\bar{a}kyas$ , the verse numbers where the repetition occurs are also noted, so that this will help as a concordance.

| गीर्न: श्रेय: | 1                                                                                             | 131                                                                                                    | सेना                                                                                                                                                      | 135                                                                                                                                                                                                                                  |
|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| होम           |                                                                                               |                                                                                                        |                                                                                                                                                           | 145                                                                                                                                                                                                                                  |
| श्रुत्वा      | 21                                                                                            | 151                                                                                                    | _                                                                                                                                                         | 155                                                                                                                                                                                                                                  |
| शशी           | 34 <b>*</b>                                                                                   | 161                                                                                                    | भोगो                                                                                                                                                      | 166†                                                                                                                                                                                                                                 |
| कुश           | 44                                                                                            | 171                                                                                                    | नोत्रो                                                                                                                                                    | 176                                                                                                                                                                                                                                  |
| रत्न          | 55**                                                                                          | 181                                                                                                    | आज्ञा                                                                                                                                                     | 186                                                                                                                                                                                                                                  |
| प्रमोद        | 65                                                                                            | 191                                                                                                    | तावत्                                                                                                                                                     | 196                                                                                                                                                                                                                                  |
| काम           | 75                                                                                            | 201                                                                                                    | सिंड                                                                                                                                                      | 206                                                                                                                                                                                                                                  |
| जनोन्ध        | 85                                                                                            | 211                                                                                                    | गुरु                                                                                                                                                      | 216                                                                                                                                                                                                                                  |
| दयावान्       | - 95                                                                                          | 221                                                                                                    | •                                                                                                                                                         | 226                                                                                                                                                                                                                                  |
| जनोमान्       | 105                                                                                           |                                                                                                        |                                                                                                                                                           | 236                                                                                                                                                                                                                                  |
| कवि           |                                                                                               |                                                                                                        |                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                      |
| पाप           | 125                                                                                           | 248                                                                                                    | भवेत् सुखम्                                                                                                                                               | 246<br>253                                                                                                                                                                                                                           |
|               | होम<br>श्रुत्वा<br>शशी<br>कुश<br>रल्ल<br>प्रमोद<br>काम<br>जनोन्ध<br>दयावान्<br>जनोमान्<br>कवि | होम 11 श्रुत्वा 21 शरी 34* कुश 44 रत्न 55** प्रमोद 65 काम 75 जनोन्ध 85 दयावान् 95 जनोमान् 105 किवि 115 | होम 11 141  श्रुत्वा 21 151  शशी 34* 161  हुश 44 171  रक्ष 55** 181  प्रमोद 65 191  काम 75 201  जनोन्ध 85 211  दयावान 95 221  जनोमान 105 231  किव 115 241 | होम 11 141 अम्बु  श्रुत्वा 21 151 धर्मो  श्रद्धा 34* 161 भोगो  कुश 44 171 नोग्रो  रस्न 55** 181 आहा  प्रमोद 65 191 तावत्  काम 75 201 सिट्ठ  जनोन्ध 85 211 गुरु  दयावान् 95 221 अप्रि  जनोमान् 105 231 त्रिराज्ञाम्  कवि 115 241 योगो |

<sup>\*27, 29</sup> and 31 are repeated, and so the difference of three between the

<sup>\*\* 46</sup> is repeated and the difference becomes four.
† 163 is repeated and the difference becomes five.

## वाक्यानां राशिचक्रपूर्तिसूची

The first column shows the  $V\bar{a}kya$  numbers for each of the nine rounds in the  $R\bar{a}sis$ , and the second column shows the total number of  $V\bar{a}kyas$  in each round.

| I.    | 1-27    | 27  |
|-------|---------|-----|
| II.   | 28-54   | 27  |
| III.  | 55-81   | 27  |
| IV.   | 82-109  | 28  |
| V.    | 110-136 | 27  |
| VI.   | 137-163 | 27  |
| VII.  | 164-191 | 28  |
| VIII. | 192-218 | 27  |
| IX.   | 219-245 | 27  |
|       | 246-248 | 3   |
|       |         |     |
|       | Total   | 248 |

#### PUBLICATIONS OF THE ADYAR LIBRARY

### (The Theosophical Society, Adyar, Madras, 20, India)

| ٨, | Rs  |                                                                                                                            |                   |
|----|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| 0  | 2   | A PRELIMINARY LIST OF THE SAMSKRT AND PRAKRT MSS. in the Adyar Library. (Samskrt-Devanagari)  Boards 1-8 Cloth             | 1910-1            |
| 0  | 5   | A DESCRIPTIVE CATALOGUE OF THE SAMSKRT MSS. in the Adyar Library. By F. O. Schrader, Vol. I, Upanisads Cloth               | 1912-2            |
| 0  | 10  | THE MINOR UPANIŞADS (Samskrt) critically edited for the Adyar Library. By F. O. Schrader, Vol. I.—Samnyāsa Cloth           | 3                 |
| 0  |     | AHIRBUDHNYA-SANHITA OF THE PAÑCARATRA AGAMA (Samsket), 2 Vols. Cloth                                                       | 19164             |
| 0  | 3   | Introduction (English) to the Pancaratra and the Ahirbudhnya Samhita. By F. O. Schrader. Cloth                             |                   |
| 0  | 5   | Yoga Upanişads—20—with the Commentary of S'ri<br>Upanişad Brahma Yogin. Edited by Pandit A. Mahadeva<br>Sastri             | 1920—6.           |
| 0  | 5   | Sāmānya Vedānta Upanişads—24—with the Com-<br>mentary of Srī Upanişad Brahma Yogin. Edited by<br>Papdit A. Mahadeva Sastri | 1921—7.           |
|    |     | VAIŞŅAVA UPANIŞADS—14—with the Commentary of Sri<br>Upanişad Brahma Yogin. Edited by Pandit A. Mahadeva<br>Sastri          | 1923—8.           |
|    | 4   | S'AIVA UPANIŞADS-15-with the Commentary of S'ri<br>Upanişad Brahma Yogin. Edited by Pandit A. Mahadeva<br>Sastri           | 1925—9.           |
| 0  | 3   |                                                                                                                            | 10.               |
|    | 2   | CATALOGUE OF SAMSKRT MSS. in the Adyar Library                                                                             | 1926-11.          |
| 2  | 3 ] | SAMNYĀSA UPANIŞADS—17—with the Commentary of Sri<br>Upanişad Brahma Yogin. Edited by T. R. Chintamani                      | 1 <b>929—1</b> 2. |
| 0  | 4   | and the Pandits of the Adyar Library                                                                                       | 11                |

|                  |                                                                                                                                                           | RS. | ۸. |
|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|----|
| 13.              | RUKMIŅĪKALYĀŅA MAHĀKĀVYA by Rājacūdāmaņi Diksita.<br>Edited by the Pandits of the Adyar Library and T. R.<br>Chintamani                                   |     | 0  |
| 1933—14.         | UNPUBLISHED MINOR UPANIŞADS with the Commentary of Sri Upanişad Brahma Yogin. Edited by the Pandits of the Adyar Library                                  |     | 0  |
| 1936—15.         | TEN MAJOR UPANIŞADS with the Commentary of S'ri<br>Upanişad Brahma Yogin. Edited by the Pandits of<br>the Adyar Library                                   |     |    |
|                  | Is'a to Aitareya, Vol. I                                                                                                                                  |     | 8  |
|                  | Chandogya and Brhadaranyaka, Vol. II                                                                                                                      |     | 0  |
| 1027 16          | Vols. 1 and 2, Boards                                                                                                                                     |     | 8  |
| 1937—16.         | MELARĀGAMĀLIKĀ of Mahāvaidyanātha S'ivan. Edited by Pandit S. Subrahmanya Sastri                                                                          |     | 0  |
| 1938—17.         | SAMGRAHACODĀMAŅI—Edited by Pandit S. Subrahmanya Sastri                                                                                                   |     | 0  |
| 18.              | PRATYABHIJÑĀḤŖDAYAM (The Secret of Recognition) with English Translation and Notes by K. F. Leidecker                                                     |     |    |
| 19.              | BHAVASANKRÄNTI-SOTRA AND NÄGÄRJUNA'S BHAVASAN- KRÄNTI SÄSTRA—with the Commentary of Maitreyinatha —with English Translation by Pandit N. Aiyaswami Sastri |     | 0  |
| 20.              | YOGA UPANISADS. Translated into English by T. R. Srini-                                                                                                   |     | ·  |
| 21.              | vasa Aiyangar, and Papdit S. Subrahmanya Sastri  * WHERE THEOSOPHY AND SCIENCE MEET (in four Parts) by a body of experts—Edited by Professor D. D. Kanga: |     | 0  |
|                  | Part 1. Nature-From Macrocosm to Microcosm                                                                                                                | 2   | 8  |
|                  | Part 2. Man—From Atom to Man                                                                                                                              | 2   | 8  |
|                  | Part 3. God—From Humanity to Divinity                                                                                                                     | 2   | 8  |
|                  | Part 4. Some Practical Applications                                                                                                                       | 2   | 8  |
| 1939—22.<br>·    | RGVEDAVYĀKHYĀ, MĀDHAVAKRTĀ—Edited by Prof. C. Kunhan Raja. Vol. I                                                                                         |     | 0  |
| 1940-23.         | THE NUMBER OF RASAS by V. Raghavan, Department of Samskrt, University of Madras                                                                           |     | 0  |
| <b>1941—</b> 24. | SĀMĀNYA VEDĀNTA UPANIŞADS—Translated into English by T. R. Srinivasa Aiyangar and Pandit S. Subrahmanya Sastri                                            |     | 0  |
| 25.              | BHAGAVADGITĀRTHAPRAKĀSIKĀ of Upanişad Brahmayogin<br>(Samskrt). Edited by the Pandits of the Adyar Library                                                |     | 0  |
| • Publi          | shed under the auspices of the Adyar Library Association                                                                                                  |     | •  |

|                                                                                                                                               |        | 5. A. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|-------|
| 26. Sāmaveda-Samhitā—With the Commentaries of Mādha<br>va and Bharatasvāmin. Edited by Prof. C. Kunhar<br>Raja                                | ח      | 6 0   |
| 27. Rāja Dharma (Dewan Bahadur K. Krishnaswami Rad<br>Lectures, 1938, University of Madras) by Rao Bahadur<br>K. V. Rangaswami Aiyangar       | o<br>r | 3 8   |
| 28. VARIVASYĀRAHASYA of Bhāsurānandanātha (2nd Edition) by Papdit S. Subrahmanya Sastri (with English Translation)                            | )      | 2 8   |
| 29. VYAVAHĀRANIRŅAYA OF VARADARĀJA—Edited by Rac<br>Bahadur K. V. Rangaswami Aiyangar and A. N. Krishna<br>Aiyangar                           | )      | 5 0   |
| 30. Samgitaratnākara—With the Commentaries of Catura Kallinātha and Simhabhūpāla. Edited by Pandit S. Subrahmanya Sastri. Vol. I. (Adhyāya 1) |        |       |
| 1942-31. CATALOGUE OF THE ADYAR LIBRARY, Western Section.                                                                                     |        |       |
| 32. ÄLAMBANAPARIKSĀ AND VRTTI by Dinnāga with English translation, Tibetan text etc. by Pandit N. Aiyaswami Sastri                            |        | 8     |
| 33. Some Concepts of Alankara Sastra by V. Raghavan, University of Madras                                                                     |        |       |
| 34. VEDĀNTAPARIBHĀŞĀ—with English translation and Notes by Prof. S. S. Suryanarayana Sastri                                                   |        | 0     |
| 35. A DESCRIPTIVE CATALOGUE of the Sanskrit Manuscripts in the Adyar Library by K. Madhava Krishna Sarma. Vol. I—Vedic                        |        | 12    |
| 36. SRI PÄÑCARĀTRA RAKŞĀ of Sri Vedānta Desika—Edited by Vaidyaratna Papdit M. Duraiswami Aiyangar and Vedānta Siromaņi T. Venugopalacharya   | 15     | 0     |
| 37. CATALOGUE OF THE ADYAR LIBRARY, Western Section,                                                                                          | 4      | 8′    |
| 38. CATURDAS ALAKSANI OF GADADHARA with three commentaries—Edited by Pandit N. Santanam Aiyar. Vol. I                                         | 6      | 0     |
| 1943-39. PHILOSOPHY OF VISISTADVAITA by Prof. P. N. Sriniva-sachari                                                                           |        | 8     |
| 40. VADAVALI OF JAYATIRTHA with English translation and Notes by P. Nagaraja Rao                                                              | 10     |       |
| 41. SPINOZIAN WISDOM OR NATURAL RELIGION by James Arther                                                                                      |        | 0     |
| •••                                                                                                                                           | 2 1    | 2     |

|                   |                                                                                                                                                     | Ks. | ٨.     |
|-------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--------|
| 42                | Usaniruddha of Rāmapāņivāda. Edited by Paņdit<br>S. Subrahmanya Sastri and Prof. C. Kunhan Raja                                                     | 3   | 8      |
| <b>1944</b> – 43. | Samgitaratnākara—With the Commentaries of Catura<br>Kallinātha and Simhabhūpāla. Edited by Pandit S.<br>Subrahmanya Sastri. Vol. II. (Adhyāyas 2—4) |     |        |
| 44.               | ASVALĀYANAGRHYASOTRA—With the Commentaries of Devasvāmin and Nārāyana. Edited by Svami Ravi Tirtha. Vol. I (Adhyāya 1)                              | 6   | 4      |
| 45.               |                                                                                                                                                     |     | 0      |
| 46.               | CATALOGUE OF THE ADYAR LIBRARY, Western Section, Part 3                                                                                             | 7   | 0      |
| 47.               | ATMAN IN PRE-UPANISADIC VEDIC LITERATURE by H. G. Narahari                                                                                          | 8   | 0      |
| <b>1945</b> —48.  | Rāgavibodha of Somanātha with his own commentary<br>Viveka. Edited by Pandit S. Subrahmanya Sastri                                                  | 6   | 0      |
| 49.               | ACYUTARĀYĀBHYUDAYA OF RĀJANĀTHA DINDIMA—Sargas<br>7 to 12. Edited by A. N. Krishna Aiyangar                                                         | 3   | 8      |
| 50.               | ANCIENT WISDOM OF WALES by D. Jeffrey Williams                                                                                                      | 1   | 4      |
| 51.               | SAMGITARATNĀKARA OF S'ĀRNGADEVA—Vol. I. Chapter 1. English Translation by Prof. C. Kunhan Raja. Cloth Rs. 4-8. Boards                               | , 4 | 0      |
| 52.               | VAIŞŅAVA UPANISADS. Translated into English by T. R. Srinivasa Aiyangar and G. Srinivasa Murti                                                      | 10  | 0      |
| <b>1946—</b> 53.  | English by Svami Ravi Tirtha. (Vol. I - Books i and ii)                                                                                             | 4   | 0      |
| 54.               | PRĀKŖTAPRAKĀSA OF VARARUCI with the Commentary of Rāmapāņivāda. Edited by Prof. C. Kunhan Raja and Paņdit K. Ramachandra Sarma                      | 4   | 4      |
| 55.               | SPHOTAVĀDA OF NĀGESA—Edited by Paṇḍit V. Krishna-<br>macharya with his own Commentary                                                               | 3   | 12     |
|                   | THE CRADLE OF INDIAN HISTORY by C. R. Krishna-<br>macharlu                                                                                          |     | 8      |
| 57.               | UNMATTARĀGHAVA OF VIROPĀKŅA—Edited by Pandit<br>V. Krishnamacharya                                                                                  | 1   | 12     |
| 58.               | ORIGIN AND SPREAD OF THE TAMILS (Sankara-Parvati<br>Lectures, 1940, University of Madras) by V. R. Rama-<br>chandra Dikshitar                       |     | 8      |
| 59.               | JIVĀNANDANAM OF ĀNANDARĀYAMAKHIN. Edited by Vaidyaratna Paņdit M. Duraiswami Aiyangar with his own Commentary.                                      |     | ,<br>0 |

|                                                                                                                                                                                    | Rs.  | ۸. |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|----|
| 60. A DESCRIPTIVE CATALOGUE of Sanskrit MSS. in the Adyar Library, by Pandit V. Krishnamacharya, Vol. VI—Grammar, Prosody and Lexicography                                         | 25   | 0  |
| 61. RGVEDAVYÄKHYÄ of Mādhava, Vol. II, edited by Prof. C.                                                                                                                          | 15   |    |
| 62. DESCRIPTIVE CATALOGUE OF PALI MSS. in the Adyar Library, by Dr. E. W. Adikaram                                                                                                 |      |    |
| 63. HARICARITA OF PARAMESVARA—Edited by Pandit V. Krishnamacharya with his own Commentary                                                                                          |      | 0  |
| PAMPHLETS                                                                                                                                                                          |      |    |
| 1939                                                                                                                                                                               |      |    |
| A VARIANT VERSION OF THE EKĀGNIKĀŅŅA. (Reprinted from<br>the Adyar Library Bulletin, October, 1939). Edited by<br>K. Madhava Krishna Sarma                                         | 0    | 3  |
| 1940                                                                                                                                                                               |      |    |
| THE RAJAMRGANKA OF BHOJA. (Reprinted from the Adyar Library Bulletin, October, 1940). Edited by K. Madhava Krishna Sarma.                                                          | 0    | 4  |
| 1942                                                                                                                                                                               |      |    |
| THE SATPAÑCĀSIKĀ, a Silpasāstra manual. (Reprinted from the Adyar Library Bulletin, February 1942). Edited by K. Madhava Krishna Sarma                                             |      |    |
| THE PRAMĀŅAMAÑJARI OF SARVADEVA. (Reprinted from the Adyar Library Bulletin, May, 1942). Edited by K. Madhava Krishna Sarma                                                        | 0    |    |
| A List of Manuscripts (Reprinted from the Adyar Library Bulletin, Oct., 1942)                                                                                                      | 0    | 6  |
| THE PATH OF GREATNESS, (Reprinted from the Address)                                                                                                                                | 1    | 0  |
| Bulletin, December, 1942), by Dr. G. S. Arundale                                                                                                                                   | 0    | 6  |
| VISESĀMRTA of Tryambaka Mis'ra. An orthographical lexicon. Edited by H. G. Narahari. (Reprinted from the Adyar Library Bulletin, May, 1943)                                        |      |    |
| A SANSKRIT LETTER OF MOHAMAD DARA SHUKOH with English Translation and Notes by Prof. C. Kunhan Raja. (Reprinted from the Adyar Library Bulletin, Oct. 1940, May and October, 1943) | 0 1: | 2  |
|                                                                                                                                                                                    | 0 12 | ?  |
| DHARMACAURYARASĀYANA—Edited by H. G. Narahari, (Reprinted from the Adyar Library Bulletin, October and December 1946)                                                              | 1 12 |    |

5

#### IN THE PRESS

CATURDAS ALAKSAR OF GADADHARA with three commentaries. Vol. II by Pandir N. Samanam Aiyar.

APASTAMBASMRTI-Edited by A. N. Hishna Aiyangar.

SAMGITARATNĀKARA—With the Commentaries of Catura Kallinātha and Simhabhūpāla. Edited by Pandit S. Subrahmanya Sastri, Vol III.

HORĀSĀSTRA—with the commentary Apūrvārthapradars'ikā by A. N. Srinivasaraghava Aiyangar.

SALISTAMBHASUTRA—Restored from Tibetan and Chinese Sources—by Pandit N. Aiyaswami Sastri.

SAMGITARATNĀKARA, English Translation-Vol. II, by Prof. C. Kunhan Raja.

SAMKALPASŪRYODAYA OF SRI VENKAŢANĀTHA with the Commentaries Prabhāvilāsa and Prabhāvali. Edited by Paṇḍit V. Krishnamacharya.

A DESCRIPTIVE CATALOGUE of Sanskrit MSS. in the Adyar Library, by H. G. Narahari, Vol. V-Poetry, Drama and Poetics.

#### READY FOR THE PRESS

ASYALĀYANAGRHYASOTRA with the Commentaries of Devasvāmin and Nārāyana. Vol. II. Edited by Svami Ravi Tirtha.

Nyāyakusumānjali of Udayana with the Commentary of Varadarāja, Edited by Prof. C. Kunban Raja.

GAUTAMASMRTI-Edited by A. N. Krishna Aiyangar.

CATURDAS'ALAKŞANI OF GADADHARA—with Commentaries—Edited by Pandit N. Santanam Aiyar, Vol. III.

PAKṢATĀ OF GADĀDHARA—with four commentaries by Pandit N. Santanam Aiyar.

SIDDHĀNTALAKŞAŅAM OF GADĀDHARA with commentaries, Edited by Pandit N. Santanam Aiyar.

AVAYAVA OF GADADHARA-with commentaries by Pandit N. Santanam Aiyar.

SAMANYANIRUKTI OF GADADHARA with commentaries. Edited by Pandit N. Santanam Aiyar.

VYUTPATTIVĀDA OF GADĀDHARA with commentaries. Edited by Pandit N. Santanam Aiyar.

S'AIVA AND S'ĀKTA UPANIŞADS—Translated into English by T. R. Srinivasa Aiyangar and G. Srinivasa Murti.

TEN MAJOR UPANIŞADS-English Translation by T. R. Srinivasa Aiyangar and G. Srinivasa Murti.

Agents for our publications:

### THE THEOSOPHICAL PUBLISHING HOUSE

Adyar, Madras, S. India



